
 

Shenakht 
Shenakht is a persian word which means 

knowledge 

Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203 

 

 

 

Copyright © The Author(s). This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
Published by Shahid Beheshti University. 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374 

 

An Account of the Reality of Freedom According to Mullā 

Ṣadrā’s Theory of the Soul’s Unveiling 

 Amin Dehghani  1  │ Seyed Morteza Hosseini Shahrudi 2  

 

1 Corresponding Author: Ph.D in Philosophy, Department of Islamic Philosophy and Wisdom, Ferdowsi 

University of Mashhad, Mashhad, Iran. Email: dehghani.amin.67@gmail.com 
2 Professor, Department of Islamic Philosophy and Wisdom, Ferdowsi University of Mashhad, Mashhad, 

Iran. Email: shahrudi@um.ac.ir 
 

Article Info ABSTRACT  

Article type: 

Research Article 

 

Article history:  

Received: 27 October  2025 

Accepted: 26 November 2025 

Published: 27 December  2025 

 

Keywords: 

freedom, reality of freedom, 

philosophy of freedom, theory 

of unveiling, Mullā Ṣadrā 

This article aims to infer and present a correct definition of one of the 

most important contemporary issues and challenges, namely the nature 

of freedom, according to the final viewpoint of Ṣadr al-Mutaʾallihīn, 

known as Mullā Ṣadrā.  Freedom in the Sadraean philosophical system 

can be defined as "transcendence in sublimity." According to Mullā 

Ṣadrā's intermediate viewpoint, this transcendence is "existential 

transcendence" which is grounded in emerging from potentiality to 

actuality and acquiring perfections. However, according to Mullā 

Ṣadrā's final viewpoint and the theory of unveiling, it is 

"manifestational transcendence" grounded in unveiling what is within 

the heart. In this research, by utilizing Mullā Ṣadrā's passages and 

taking his final theories into consideration, and by presenting three 

arguments—namely, the relational essence (ʿayn al-rabṭ), innate 

nature (fiṭra), and self-knowledge (maʿrifat al-nafs)—we establish a 

sublime definition of the nature of freedom, interpreting freedom as 

the unveiling and manifestation of the reality and essence of the soul. 

This manifestation is directed toward the sacred divine essence and the 

concealed stage of the soul, and its prerequisite is existential expansion 

and an increase in human capacity. Therefore, freedom is not an 

accidental or acquired matter, but rather a revelatory one, consisting of 

the manifestation of hidden inner perfections in the essence of 

humanity through manifestational movement and transcendence. This 

freedom is of degrees; the more one is cleansed of animal and psychic 

determinations, the more freedom become manifest, and the ultimate 

goal of this freedom is the station of the perfect human (insān kāmil). 
 

Cite this article: Dehghani, A. & Hosseini Shahrudi, S,M. (2025). An Account of the Reality of Freedom 

According to Mullā Ṣadrā’s Theory of the Soul’s Unveiling. Shenakht, 18 (90/4), 55-76. 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374 

  

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374
mailto:dehghani.amin.67@gmail.com
file:///C:/Users/majafari/Desktop/91-2/shahrudi@um.ac.ir
http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374
https://orcid.org/0009-0007-8113-9168
https://orcid.org/0000-0003-2451-9088


Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 18, 2025. pp. 55-76                                                        56 

Extended Abstract 

Types of Freedom: In Mullā Ṣadrā's philosophy, freedom appears in two senses: voluntary 

freedom (ikhtiyār, or free will) and existential or manifestational freedom. (1) Voluntary 

freedom: Mullā Ṣadrā attributes voluntary freedom to humans, fundamentally considering 

humanity as compelled and necessitated toward free will and freedom. This means that 

humans are inherently free and possessed of choice, enabling them to select the path of 

felicity or wretchedness. (2) Existential or manifestational freedom: From Mullā Ṣadrā's 

perspective, a human who possesses the prior form of freedom (free will) can traverse the 

path of existential freedom or, alternatively, the path of existential bondage. Existential 

freedom is the expansion and sublimation of humanity's existential identity, in contrast to 

existential constriction and narrowness. Sadraean transcendent freedom is, in fact, human 

felicity and perfection, which encompasses extensive degrees of absoluteness (iṭlāq), while 

its opposite—bondage—encompasses various levels of degradation. Based on their fluid 

identity, humans can attain the highest existential degrees and manifestations of the reality 

of being, or descend to the lowest levels of psychic degradation. In this article, human free 

will is taken as a given, and the issue under discussion is the second type of freedom, namely 

the freedom related to the expansion of human identity. 

The Reality of Freedom: In common discussions of transcendent philosophy, the 

reality of freedom is transcendence in sublimity within the context of gradation (tashkīk) in 

existence, that is, the intensifying (ishtidādī) movement of the soul and its progression from 

potentiality to actuality through the acquisition of perfections and union with them. The 

greater this transcendence and intensification become, the more expansive the existential 

development, capacity, absoluteness, and freedom of the human being. However, based on 

Mullā Ṣadrā's final and mystical viewpoint, the reality of freedom is interpreted in terms of 

revelatory and manifestational transcendence. According to the theory of unveiling 

(inkishāf), the reality of freedom is defined as the unveiling and manifestation of the reality 

and essence of the soul, and the removal of veils from it, because the essence of humanity—

based on three arguments (one: humanity's being a relational and aspectual essence; two: the 

theory of innate nature; and three: the correlation between self-knowledge and knowledge of 

the Lord)—along with Mullā Ṣadrā's explicit yet overlooked texts, possesses all perfections. 

Thus, humanity must pursue the unveiling of those perfections and the liberation of the reality 

of its own essence. Accordingly, freedom is not an accidental, acquired, or perfective matter, 

but rather a revelatory one, consisting of the manifestation of hidden inner perfections in the 

essence of humanity through manifestational movement and transcendence. 

One of the most important implications of the revelatory interpretation of freedom is 

that the "self of the self" must be regarded as the foundation of freedom. Given the three 

aforementioned arguments (the theory of the relational essence, the theory of innate nature, 

and the theory of self-knowledge), it becomes clear that the truth and core of humanity is 

God. To attain true freedom, humanity must return to its true self. Therefore, the freedom-

seeking individual, in order to manifest greater absoluteness and freedom within themselves, 

must purge their psychic determinations and remove the accidents and concomitants that 

have befallen the soul. God as the Exalted Truth is pure absoluteness and absolute freedom, 

and humanity—which is a relational essence to that Truth—in order to benefit from that 



                                                                                                  An Account of the Reality of Freedom. . .    57 

absoluteness, must purify its existential channels and loci of manifestation from apparent and 

hidden sins and impurities. The greater the purification of the spirit, the greater the effusion 

from the infinite God; and the more darkness afflicts the soul, the greater the bondage within 

the narrow confines of accumulated vices. Purification has degrees, such as purification from 

sins, purification of the imagination, purification of the intellect, purification of the heart, 

purification of the spirit, and purification of the innermost self. 

Philosophy of Sharia: Humanity, in order to realize freedom and ascend to stations of 

absoluteness while escaping from descending constraints, prepares the ground and provides 

matters such as acts of worship, ethics, and virtues, thereby bringing the perfections 

embedded in the depths of its own essence to unveiling, emergence, manifestation, and 

radiance. One of the most important rationales behind Sharia and the sending of prophets in 

the thought of Mullā Ṣadrā is the liberation of humans from the descending levels of the 

psychic and animal realms and their elevation to stations of absoluteness and humanity: "The 

philosophy of religious obligations, the establishment of divine laws, the sending of 

messengers, and the descent of heavenly books is nothing other than the perfection of human 

souls, their deliverance from the earthly world and the land of opposites, and the severing of 

the bonds of enslavement to desires, places, and directions. This perfection and detachment 

depend upon transforming the ever-renewing, circulating life into an enduring, stable 

existence." 

The distinction of the human soul from other creations lies in the fact that, firstly, it 

possesses the capacity for the manifestation of all perfections, and secondly, it can possess 

all manifestations in a balanced manner and become the vicegerent of God (khalīfat Allāh). 

A human who seeks to attain the highest degrees of human perfections and true freedom 

must, firstly, manifest perfections within themselves to the greatest possible extent, and 

secondly, manifest those perfections in a balanced way within themselves. Therefore, the 

freest human is the perfect human, who, through annihilation in God (fanāʾ fī Allāh), has 

attained a balanced manifestation and an all-encompassing unveiling of attributes, and has 

reached complete and harmonious manifestation in relation to the reality of God (which 

encompasses all perfect attributes). The further a human descends from this station of 

comprehensive and balanced manifestation, the more they will be ensnared in psychic bonds 

and bondage, with their freedom diminished and their enslavement increased. 

Therefore: 1) Freedom takes form within the context of the soul, in the interior and 

inner essence of humanity; 2) Negative freedom means liberation from the current 

determination of the soul, while positive freedom means liberation toward attaining a greater 

and more balanced manifestation, and drawing nearer to the core of the inner essence and the 

Exalted Truth (God); 3) Negative and positive types of freedom are inextricably linked; 4) 

This freedom and the removal of psychic veils has degrees and stations, ranging from the 

constriction of psychic and animal determinations to the expansiveness of human and divine 

levels; 5) Annihilation in God, the greater justice, the station of divine vicegerency, and the 

perfect human are also the ultimate goal of freedom, which is the attainment of manifestation 

from God the Exalted, who encompasses all perfect attributes in a balanced manner. 

This elegant theory by Mullā Ṣadrā has implications that are deduced from the sublime 

contours of Sadraean wisdom and his texts, leading to transformations in prevailing 

perspectives, such as: 1) the foundation of freedom is the "self of the self"; 2) the 



Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 18, 2025. pp. 55-76                                                        58 

transformation of "substantial intensifying existential motion" into "intensifying 

manifestational motion," and the transformation of "acquisition of perfections and union with 

them" into "unveiling of perfections"; 3) the ultimate goal of unveiling is the ultimate goal 

of freedom. 



Shenakht 

  

 
Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203  

 

 تبیین »حقیقت آزادی« بر اساس »نظریه انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا 
 

 2 شاهرودی حسینی مرتضی سید │  1 امین دهقانی

 
   .دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران  گروه فلسفه و حکمت اسلامی،دکتری فلسفه، نویسنده مسئول:  1

 dehghani.amin.67@gmail.com :انامه یرا 

 shahrudi@um.ac.ir :انامهیرا   .استاد، گروه فلسفه و حکمت اسلامی، دانشگاه فردوسی مشهد، مشهد، ایران  2
 

 چکیده  اطلاعات مقاله

 مقاله پژوهشی  نوع مقاله:

یافت: یخ در  05/08/1404 تار
یخ پذیرش:  09/1404/ 05 تار
یخ انتشار:   06/10/1404تار

 
 

 ها:  کلیدواژه

آزادی، حقیقت آزادی، فلسفه آزادی،  
 نظریۀ انکشاف، ملاصدرا 

از مهم از یکی  تعریفی صحیح  ارائۀ  و  استنباط  این مقاله  های  ترین مسائل و چالشهدف 
معاصر یعنی »حقیقت آزادی« براساسِ دیدگاه نهایی صدرالمتألهین است. اندیشۀ ملاصدرا  

توان  توان به دو دستۀ میانی و نهایی تفکیک کرد. آزادی در نظام حکمت صدرایی را میرا می
براساسِ دیدگاه صدرای میانی، »فراروی  فراروی،  این  تعریف کرد.  تعالی«  به »فراروی در 
وجودی« و مبتنی بر »خروج از قوه به فعل و اکتساب کمالات« است اما، براساسِ دیدگاه  
صدرای نهایی و نظریۀ انکشاف، »فراروی ظهوری« و مبتنی بر »انکشاف ما فی الضمیر«  

از عبارات ملاصدرا و مبنا قرار دادن نظریات نهایی او  ن پژوهش، با استفاده  خواهد بود. در ای
اقامه سه دلیل عین الربط، فطرت و معرفت نفس، به اثبات تعریفی متعالی از حقیقت  و با 

ایم.  آزادی دست یافته و آزادی را به »انکشاف و آشکارشدگی حقیقت و ذات نفس« معنا کرده
اش توسعۀ  این آشکارشدگی به جانب ذات اقدس ربوبی و مرتبه کمونی نفس است و لازمه

وجودی و افزایش ظرفیت انسانی است. بنابراین، آزادی امری عروضی و اکتسابی نیست بلکه  
فراروی   و  حرکت  در  انسان  ذات  در  باطنی  نهفته  کمالات  آشکارشدگی  و  انکشافی  امری 

بیشتر زدوده    ظهوری است. این آزادی دارای مراتب است. هرچه از تعیّنات حیوانی و نفسانی
گردد. غایت این آزادی مقام انسان کامل است. این  شود، اطلاق و آزادی بیشتر متجلی می

گردد.  های رایج مینظریۀ ملاصدرا دارای لوازم و نتایجی است که موجب تحولاتی در نگاه
( مسیر آزادی فراروی انکشافی  2( بنیاد آزادی »خویشتنِ خویش« است، )1ازجمله اینکه )

 ( غایت آزادی غایت انکشاف است. 3و اکتشاف کمالات است، و )
 

  ، ( 90/ 4) 18  ، شناخت .  تبیین »حقیقت آزادی« بر اساس »نظریه انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا(.  1404)   .سید مرتضی،  حسینی شاهرودی  . امین،  دهقانیاستناد:  
76-55                                                                                                                     

DOI: http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374 

 نویسندگان  ©ناشر: دانشگاه شهید بهشتی                                                                                       
 

  

mailto:dehghani.amin.67@gmail.com
file:///C:/Users/majafari/Desktop/91-2/shahrudi@um.ac.ir
http://doi.org/10.48308/kj.2025.242200.1374


   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   60

 . مقدمه 1
ها با این موضوع مهم انسانی، تدقیق بسیار ضروری  در حیطۀ آزادی، چه در مطالعات علمی و چه در مواجهه عمومی انسان 

گرفته از آن، بدون هیچ تلاش  که شاید تعابیر و تعاریف صورت ای صورت گرفته، تاجایی های کم و آشفته است اما دقت 
(.  ۲۳6، ص.  1۳68های معنایی به دویست عدد رسیده باشد )برلین،  ها و مقوله توجهی، برای تعیین دقیق چارچوب قابل 

اند از معنای درونی و  ها عبارت ترین آن این تعابیر و تعاریف متنوع از آزادی نیز به انحاء مختلفی صورت گرفته که مهم 
سلبی آزادی )کرنستون،   بیرونی آزادی، معنای مترقی و رمانتیک آزادی، معنای توصیفی و عاطفی آزادی، معنای ایجابی و 

 (.Simhonyi, 1993؛ ۲9و   18، ص. 1۳86

( التزام به اندیشۀ نهایی و عرفانی صدرالمتألهین یعنی نظریۀ انکشاف؛   1مقالۀ کنونی از دو جهت اهمیت دارد: )
لوازم آن. در روش ( به ۲) شناسی صدرایی  کارگیری نظریۀ انکشاف در تبیین موضوع مهم »حقیقت آزادی« و استخراج 

اش را در میان صورتِ تدریجی بیان کرده است و نظر ویژه و نهایی خود را به   ۀ مشهور است که صدرالمتألهین نظرات ویژ
،  1۳90صورتِ پراکنده قرار داده است و خود صدرا به این امر تصریح کرده است )صدرالدین شیرازی،  آثار مختلفش به 

ت گمارند.  و به استنباط مبانی عمیق وی هم  نکنندبر پژوهشگران است که بر مطالب رایج وی اکتفا    ،(. بنابراین 1۳۲ص.  
یعنی »حقیقت   ،ای پردامنه و زنده در تمام اعصارمسئله به تبیین  ،انکشافنظریۀ عرفانی با محور قرار دادن  ، در این مقاله

 زنیم.دست می   ،آزادی«
حقیقت آزادی در مباحث رایج حکمت متعالیه به معنای »فراروی در تعالی در بستر تشکیک در وجود« است،  

ها، که هرچه این فراروی و  یعنی حرکت اشتدادی نفس و حرکت آن از قوه به فعلیت با اکتساب کمالات و اتحاد با آن 
بیشتر گردد، توسعه وجودی، ظرفیت، اطلاق بیشتر می   ،اشتداد  انسان  آزادی  نهایی صدرا،  و  دیدگاه  براساسِ  اما  گردد. 

شود. براساسِ نظریۀ انکشاف، حقیقت آزادی به »انکشاف  حقیقت آزادی در بستر »فراروی انکشافی و ظهوری« تفسیر می 
فطرت   ۀ الربط، نظریعیننظریۀ براساسِ سه دلیل  ،شود، زیرا ذات انسان و آشکارشدگی حقیقت و ذات نفس« تعریف می 

نصوص صریح اما مغفول صدرالمتألهین، دارای همه کمالات است و انسان باید در پی    همراهِ معرفت نفس و به نظریۀ  و  
اساس، آزادی امری عروضی و اکتسابی و استکمالی نیست کشف آن کمالات و آزادسازی حقیقت ذات خود باشد. براین 

بلکه امری انکشافی است و آشکارشدگی کمالات نهفته باطنی در ذات انسان در حرکت و فراروی ظهوری است، و تمام 
 های عارض بر ذات نفس است. اعمال نیک و عبادات برای رفع تعیّنات نفسانی و دفع عوارض و لواحق و بیماری 

 پژوهش ۀ. پیشین۲

استاد تمام فلسفه    ،شاهرودیاولین بار استاد سید مرتضی حسینی را  »نظریۀ انکشاف«    ،شدههای انجامبراساسِ بررسی 
در این خصوص  آثاری  اند  وی بوده ثر از  أمت  ی کهاست و وی و شاگردان  کرده سیس، تبیین، مدلل و ارائه  أدانشگاه فردوسی، ت



  61                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

تاکنون هیچ تحقیقی به تبیین حقیقت آزادی اما    1. در زمینه نظریۀ انکشاف گرچه مقالاتی نگاشته شده است انده نگاشت
با پرهیز از تکرار مبانی نظریۀ انکشاف که در مقالات مزبور    ، نظریۀ انکشاف نفس نپرداخته است. در این مقاله  براساسِ 

سه دلیل برای نظریۀ    ۀیعنی اقام   ، به ابعاد جدید پژوهش خود  ،سپس  ،وایم  را گزارش کرده آمده است، صرفاً مبانی مطروحه  
. ایمآزادی، ورود کرده و به طرح حقیقت آزادی در ساحت انکشاف و استنتاج لوازم آن پرداخته   مسئلۀ انکشاف و تنقیح  

یافته  به تعاریفی استنباط تنها نه نهایی و عرفانی ملاصدرا ارائه نشده است. در این مقاله   ۀتاکنون تعریفی از آزادی در اندیش 
صدرای عرفانی« از »آزادی در  دیشۀ  انها، به تبیین تمایز »آزادی در  با تفکیک آن   ، ایم بلکهاز حکمت صدرایی دست زده 

نوآوری این مقاله در این موارد است:    ، ایم. بنابراینلوازم آن را استنتاج کرده ،درنهایت   ،صدرای میانی« پرداخته و   ۀاندیش 
(  ۳)   و   ( ارائه تعریف انکشافی از آزادی،۲)   ،صدرا در قالب نظریۀ انکشاف با ارائه سه دلیل اندیشۀ نهایی  ( سازماندهی  1)

 ارائه لوازم تعریف مزبور. 

 . مبانی نظریۀ انکشاف در حکمت متعالیه ۳
در مقالاتی که در پیشینه ذکر  ازآنجاکه  نظریۀ انکشاف در حکمت متعالیه صدرالمتألهین مبتنی بر مبانی متعددی است.  

پردازیم و بخش عمده مقاله را  ها می صورتِ کوتاه به آن در این مقاله به   ،به این مبانی پرداخته شده است، لذاعمدتاً  شد  
  به موضوع اصلی آن یعنی »آزادی انکشافی« و لوازم آن اختصاص خواهیم داد. اما برخی از مبانی مهم نظریۀ انکشاف 

 اند از: عبارت 
در    ( 1) نهایی  وحدت شخصی وجود:  در  اندیشۀ  که  است  به حقیقتی شخصی  منحصر  موجود  و  صدرا، وجود 

 ، آیدهر آنچه غیر از این حقیقت واجب به نظر موجود می   .و در عالم واقع دومی ندارد  است شریک موجودیت حقیقی بی 
)صدرالدین شیرازی،  اند  که برخی از عرفا بدان تصریح کرده   طورهمان از ظهورات ذات و تجلیات صفات اوست،    ،درواقع 
  غیر اوست )معالیل او(، هرچه   تعالی است و ، حقیقت وجود منحصر به حقاساسبراین (. ۲9۲-۲91، ص.  ۲، ج 1410

)صدرالدین  ها و ظهورات جمال و جلال اوست  و جلوه   ، او، نفسیتی ندارد بلکه تابش نور او، شئون ذات پاکشدربرابرِ  
آید که در ذیل به مواردی  با پذیرش وحدت شخصی وجود، تحولات و لوازمی پدید می  (. 65، ص.  1، ج1410شیرازی، 

 پردازیم:ها می از آن 
یک( ارجاع علیت به تجلی و تشأن: رابطه علیت و وجودبخشی علت به معلول متضمن دوگانگی وجود علت و  )

غیر از وجود حقیقی واجب هیچ وجود دیگری که  ازآنجاکه    ، معلول است که با وحدت وجود سازگار نیست. بنابراین

 
انکشاف سعادت بر  ، »تبیین نظریۀ انکشاف در مسئله علم« )خادمی و حسینی شاهرودی(» تبیین نظریۀ انکشاف در حکمت متعالیه« )خادمی و حسینی شاهرودی(،» 1

یحیی )فکور  صدرایی«  حسینی انسان  و  )رضایی  صدرایی«  حکمت  در  انکشاف  نظریۀ  براساسِ  بدن  و  نفس  ارتباط  چگونگی  »تحلیل  و  شاهرودی(  حسینی  و  یی 
 شاهرودی(، 



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   6۲

شود چیزی جز تطورات و شئونات وجود  استقلال یا تعلقی داشته باشد محقق نیست، پس آنچه وجود غیر پنداشته می 
 (. 518، ص. 9، ج1۳96، آملی جوادی ؛ 41، ص. 1۳6۳)صدرالدین شیرازی، حق تعالی نیست 

تعالی،  دو( ارجاع »تشکیک در وجود« به »تشکیک در ظهور«: با پذیرش وحدت شخصی و نامتناهی بودن واجب )
، ص.  ۲، ج1410)صدرالدین شیرازی،  گردد  و به تشکیک در مظاهر وجود متحول می شود می تر  تشکیک در وجود رقیق 

۲91-۲9۲.) 
شئون و    ۀ قوام و اضافه ذاتی معلول به علّت معلول را در زمرو آیت«:    ، سه( تبدیل »وجود رابط« به »شأن، نمود)

جهان وصف  بنابراین،    باشد.و مقتضای ذات آن می   نیست وصف و شأنی که جدای از ذات علّت    ،آورد اوصاف علّت درمی 
؛  ۳01-۲99، ص.  ۲، ج 1410)صدرالدین شیرازی،  و شأن الهی است و رابطه وصف با موصوف رابطه تولیدی نیست  

در تقسیم وجود به مستقل و رابط، اطلاق وجود را بر وجود    ،صدرا(. لذا  498- 496، ص.  9، ج1۳96،  آملی جوادی 
»وجود مستقل و  بنابراین،    .(79، ص.  1، ج1410)صدرالدین شیرازی،    داندمستقل و وجود رابط به اشتراک لفظی می 

 نیست.   شأن و   ، گردد و حقیقت وجود رابط چیزی جز نمود، ظهور، آیت رابط« به »بود و نمود« مبدّل می 
مانند اصالت وجود، مساوقت وجود با کمالات    ،مساوقت وجود با کمالات: یکی از نتایج مبانی صدرالمتألهین  ( ۲)
هرچه از مرتبه برتری  بنابراین،    و عشق قایل است.  ،صدرالمتألهین، برای تمام مراتب هستی، حیات، درک، شعوراست.  

ها از حیات و علم بیشتری برخوردارند و هرقدر تنزل وجودی داشته باشند و محجوب به نقایص و عدم   ،برخوردار باشند
موجودات،  بنابراین،    (.164، ص.  8، ج1410)صدرالدین شیرازی،    گرددها از حیات و ادراک کاسته می باشند، بهره آن 

 (.118-117، ص. 6، ج1410)صدرالدین شیرازی،  اندشان، حیّ و آگاهحتی جمادات، به قدر سعه 
به   ( ۳) مطلق و بساطت هر    طورِ بساطت وجود و بساطت نفس: از نتایج اصالت وجود صدرایی بساطت وجود 

فلسفه  در  بساطت  است.  نفس  بساطت  ازجمله  حقچیزی  ویژه  پیشین  ولی های  است  وجود    ،تعالی  اصالت  براساسِ 
هر حکمی   ، الحقیقه هستند. بنابر اصالت وجود بسیط  ۀ گونه است و از مصادیق قاعدهر وجود و ظهوری همین ،صدرایی 

بسیط است  اگر وجود  با  اظهورات هم بسیط  ، که در وجود است در ظهورات وجود هم هست.  اگر وجود مساوق  ند. 
اند. معنای قاعده »بسیط الحقیقة کل الأشیاء ولیس بشیء منها« این است  ظهورات هم مساوق با کمالات   ، کمالات است 

بسیط خ که  مادون  کمالات  آن الحقیقه  نقایص  از  و  دارد  را  نمی ود  ازطرفی  است.  منزه  موجود  ها  از  را  چیزی  توان 
اشیا بر بسیط الحقیقه حمل حقیقت و رقیقت    ۀ الحقیقه سلب کرد، مگر نقایص و اعدام را و از طرف دیگر حمل همبسیط

(. براساسِ وحدت شخصی وجود، وجود حقیقتی واحد و  ۲۳تا، ص.  است، نه حمل اولی و نه حمل شایع )نوری، بی 
این حقیقت،    .توان چیزی از او کاست توان چیزی به آن اضافه و ضمیمه کرد و نه می اصیل و نامتناهی است که نه می 

دارای وجودات متباین یا شدید و ضعیف نیست بلکه دارای ظهورات و بواطن است. صدرا در آثار خود به اثبات بساطت  
(. تفاوت  ۳84- ۳71، ص.  1، ج1۳96،  آملی جوادی ؛  5۳-50، ص.  1، ج1410پردازد )صدرالدین شیرازی،  وجود می 

 به تفاوت میان اصل و فرع است. تعالی حق بساطت نفس با 



  63                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

ازجمله نفس انسانی، تجلی و مظاهر حضرت حق هستند. صدرا معتقد است    ،هاپدیدهۀ  جامعیت نفس: هم   ( 4)
  فعل نفس . بنابراین،  مراتب موجودات هم تجلیات حق هستند  .است   اسماءوصفاتکه فعل حق ظهور ذات حق در لباس  

)صدرالدین شیرازی،  ها در مراتب خلق از ماده تا معقول است تفصیل درآوردن آن اظهار کمالات نفس در عین ثابت و به 
بساطت نفس و اینکه بسیط الحقیقه کل الاشیاء    خاطرِ بهجامعیت نفس ریشه در بساطت دارد.    (.49، ص.  8، ج1410

وحدت و بساطت و اصالت، وجود بماهو   براساسِ صورتِ مجمل و مختفی در ذات انسان است. است، همه کمالات به 
و کمالی خویش است. صدرا معتقد است که اگر یک صفت    ،وجود جامع و شامل و هاضم تمام مراتب اسمائی، صفاتی 

مراتب وجود سریان دارد اما در بعضی از مراتب ظهور    ۀای از مراتب وجود مشاهده شود، آن صفت در هم کمالی در مرتبه 
شعور و دیگر صفات حیاتی هستند. براساسِ اصل اصالت وجود،   ،قدرت   ، همه مراتب دارای علمبنابراین،    بیشتری دارد.

)صدرالدین  ای هست که تمام کمالات را در عین وحدت داراست ای از وجود است و دارای تمامیت وجودی نفس مرتبه 
 (. ۳5، ص. 8، ج1410شیرازی، 

 . حقیقت آزادی در نظام حکمت صدرایی ۴

 .طرح است صدرالمتألهین آزادی به دو معنای آزادی ارادی )اختیار( و آزادی وجودی قابل  ۀدر فلسف 
آزادی ارادی )اختیار(: صدرالمتألهین برای انسان آزادی ارادی قایل است و اساساً انسان را مضطر و مجبور به   .1

»مضطرا في اختیاره« )صدرالدین شیرازی،  داند و اینکه انسان ضرورتاً مختار و آزاد است:  اختیار و آزادی می 
 تواند مسیر سعادت یا شقاوت را انتخاب کند.( و می ۲۲4، ص. ۲، ج1410

تواند راه  آزادی وجودی یا ظهوری: از منظر صدرالمتألهین انسانی که از آزادی قبلی )اختیار( برخوردار است می  .۲
تواند راه اسارت وجودی را برود. آزادی وجودی یا ظهوری همان انشراح و تعالی  آزادی وجودی را طی کند و می 

سعادت    ،درواقع   ،هویت وجودی انسان است و در مقابلش ضیق و تنگنای وجودی است. آزادی متعالی صدرایی 
مقابلش که اسارت است نیز دارای درکات    ۀو کمال انسان است که دارای مراتب اطلاقی گسترده است و نقط 

ترین تواند به بالاترین درجات وجودی نایل یا به پایینمختلف است. انسان براساسِ هویت سیالی که دارد می 
محل بحث    ۀاین مقاله، اختیار انسان )معنای اول آزادی( مفروغ عنه است و مسئل درکات نفسانی ساقط گردد. در  

 هویت انسانی است. ۀ آزادی نوع دوم یعنی آزادی مربوط به توسع
تبیین تفکیک میان دو معنای آزادی سلبی و  شود.  در یک تقسیم به آزادی سلبی و آزادی ایجابی تقسیم می آزادی  

منظور    .روندبخشی به شمار می سه   ایجابی منوط به آن است که بدانیم این دو معنا از آزادی یک مفهوم اضافی )متضایف( 
شود عبارت است از آزادی شخص الف از عامل ب در انجام عمل ج.  از آزادی سلبی که به آن »آزادی از« نیز گفته می 

فقدان و عدم اجبار است. شخص آزاد به این معنا خود را برای رشد و تعالی فردیت خویش و پرورش  مثابۀ  به این نوع آزادی  
نی و بیرونی  در انجام یک فعل یا رفتار مشخص، آزاد و فارغ از اجبار و دخالت عوامل درو   ،استعدادهای شخصی خود



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   64

کند عبارت است  یابد. آنچه این را تأمین می های نفسانی و درونی می ها،  نهادهای انسانی و انگیزه اعم از طبیعت، انسان 
آزادی    ،شودکه بر آن »آزادی برای« نیز اطلاق می   ،از غیبت موانع بر سر راه انجام فعل مقدور. مقصود از آزادی ایجابی 

آرمان ج به  انجام عمل ب برای دستیابی  و استقلال عمل )بدون  است   شخص الف در  با اختیار خود  یعنی شخص   .
های خود دست به انتخاب و فراروی بزند  اهداف و آرمان   سویِ اثرپذیری از عوامل و موانع خارجی و غرایز داخلی( به 

ر بستر  د  ،(. این آزادی سلبی و ایجابی ۳۳، ص.  1۳8۳؛ کرنستون،  ۳9، ص.  1۳6۳؛ فروم،  ۲50، ص.  1۳68)برلین،  
به معنای عبور از مرتبه وجودی ضیق مادون و ورود به مرتبه وجودی وسیع مافوق است، اما در    ،صدرای میانی اندیشۀ  

 بستر صدرای نهایی به معنای خروج از تعیّنات کنونی و ورود به مظهریت فراتر است. 
به »فراروی در تعالی«  در نظام حکمت صدرایی را می آزادی   بر مبانی هستی و  تعریف کرد  توان  شناختی، مبتنی 

توان براساسِ مبانی صدرای میانی )مانند اشتداد در وجود( یا  ین تعریف را می شناختی است. اشناختی و معرفت انسان 
صدرای نهایی )مانند اشتداد و توسعه در ظهور( تبیین کرد. انسان ماهیتی ثابت و بسته ندارد و برایش درجه مشخصی 

و همواره در حال فراروی است اما این فراروی    ( 161، ص.  1۳60  ؛۳4۳  ، ص. 8، ج1410صدرالدین شیرازی،  )نیست  
تواند  اسارت و شقاوت باشد و با ادراکات باطل و اعمال نادرست به قیود و تعلقات خود بیفزاید و نیز می  سویِ تواند به می 
کسب  اندیشۀ  با   و  وجودی  سعه  و  اطلاق  و  آزادی  به  رو  اخلاقی،  فضایل  به  اتصاف  و  غرایز  تعدیل  و  الهی  و  پاک 

(. انسان با کسب عدالت فقهی  86-88:  9، ج 1410های بیشتر از خداوند سبحان باشد )صدرالدین شیرازی،  مظهریت 
تواند مظهریت خود را نسبت به حقیقت هستی نامتناهی  می   (94- 97، ص.  1۳89،  آملی جوادی )و اخلاقی و عرفانی  

به بالاترین زمینه و  بر خود منکشف کند  را  و    سازی کند و حقیقت هستی  انکشاف  این  آید.  نایل  از مظهریت  درجات 
دارای مراتب شدت  (،  ۲61- ۲56:  1۳94؛ امینی نژاد،  ۲۳5-۲۲9:  1۳91)یزدان پناه،  پیشروی، براساسِ تمایز احاطی  

مواجه است و ظلی از اوست    ، که حقیقتی نامتناهی است  ،و ضعف و دارای سعه و ضیق است. انسان با خداوند سبحان 
او تقرب )ر.ک:   به  از اطلاق و مظهریت و سعه وجودی  ۳49-۳45، ص.  ۲، ج 1۳95،  آملی جوادی و هرچه  یابد،   )

تر تنیدههمگردد و هرچه از او دورتر باشد، با تعلقات و اضافات و قیود، در مند و به آزادی بیشتری نایل می بیشتری بهره 
 شد.  شود و در اسارت و تنگنای بیشتری گرفتار خواهد آمد و ساقط خواهدمی 

،  8، ج1410)صدرالدین شیرازی، مساوق با کمالات و عین علم و شعور و حیات است  اندیشۀ ملاصدرادر وجود  
از   ،براساسِ تمایز احاطی  ،ها بسته به میزان توسعه وجودی خود و تعالی و تقرب به حقیقت نامتناهی ( و انسان 164ص. 

انسان همواره با اشتداد وجودی  بنابراین،    (. 118-117، ص.  6، ج1410)صدرالدین شیرازی،  مند هستند  این کمالات بهره 
این صیرورت    . دهی به خود است )نظر صدرای میانی( یا انکشاف و احتجاب ظهوری )نظر صدرای نهایی( در حال شکل 

انحطاط و  سویِ  به تواند  تعالی و وجود اطلاقی باشد و می   سویِ تواند براساسِ عقل نظری و عقل عملی به دهی می و شکل 
 افزودن قیود و تعلقات باشد.



  65                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

اگر مطیع غرایز و لذات حیوانی نباشد آزاد است،    .نفس انسانی یا مطیع غرایز بدنی و لذات حیوانی است یا نه
نفس   برای  و  باشد  انسان  آزادی واقعی آن است که در سرشت و گوهر  بندگی است.  مقابل  آزادی در  چون 

آزادی  می   ،حاصل گردد.  قادر  را  آدمی  پیوند بخورد،  با حکمت  که  بند  آنگاه  و  مادیات  اسارت  از  که  سازد 
،  9، ج1410شهوات رهایی یابد و این است کمال و فضیلت و سعادت و عزت انسان. )صدرالدین شیرازی،  

 ( 87ص. 

به  رو، هرچه ازاین  .قیاس آزادی حقیقت نامتناهی یا وجود مطلق یا اعلی الحقایق یا وجود محض یا الله است  أمبد
دورتر، اسیرتر. هرچه به توسعه وجودی رسیدن، آزادتر و هرچه قیدخوردن، اسیرتر.  هرچه    تر، آزادتر و قیاس نزدیک   أآن مبد

تر، آزادتر و هرچه از وی دورتر، اسیرتر. هرچه مظهریت بیشتر از  هرچه به وجود نامتناهی یعنی خداوند سبحان مقرب 
، اسیرتر. هرچه به تعادل و توازن وجودی یا ظهوری  بیشتر  کردن، آزادتر و هرچه مظهریت نداشتنالحقایق کسب   ةحقیق

 شدن، آزادتر و هرچه از صراط سویه و تعادل دورتر، اسیرتر.بیشتر نایل 
( آزادی اجتماعی، که عدم هضم در جوّ سطحی جامعه و  1)توان سه مرتبه کلی را قایل شد: آزادی حداقل می برای 

( آزادی  ۲)؛  (104-10۳و    ۲0، ص.  1۳89)صدرالدین شیرازی،  فضای مسموم دنیاگرایان و حفظ فطرت الهی است  
اخلاقی، که آزادی میانی است و به معنای خروج از تنگنای رذایل اخلاقی و آزادی از بند هواوهوس و اتصاف به فضایل  

همان غایت و کمال نهایی انسان است که در فلسفه صدرا    و( آزادی عرفانی، که آزادی نهایی است  ۳)اخلاقی است؛  
ها  جامع آن و    شود»توحید« مطرح می و  تحت عناوینی همچون »فناء فی الله«، »انسان کامل«، »مقام خلیفه اللهی«،  

 همان فراروی از تقییدات به اطلاقات وجودی یا ظهوری است. 

 . مقومات حقیقت آزادی از منظر صدرای میانی ۴-1
گونه  این   ،براساسِ مبانی میانی صدرا  ، صدرالمتألهین »فراروی در تعالی« است. این تعریفاندیشۀ  بیان شد که آزادی در  

گردد  وجودش دارای اشتداد می   ، در بستر حرکت جوهری  ،سپس  .محض و فاقد کمالات است   ۀ شود: آدمی قوتفسیر می 
ها به توسعه  و این فراروی در فضای خروج از قوه به فعل و اشتداد در وجود است. آدمی با اکتساب کمالات و اتحاد با آن 

لفه: قوه بودن بنیاد انسان، حرکت جوهری  ؤدیدگاه صدرای میانی مبتنی است بر چهار م بنابراین،   افزاید.وجودی خود می 
نیز در همین    ،ت آزادی انسان غای  عنوانِ به   ،فنای فی الله   قاعدتاً   ، درنهایت   ،اشتدادی وجودی، اتحاد و اکتساب با کمالات و 

 یابد.بستر و غایت اشتداد وجودی ممکن برای انسان معنی می 

 . مقومات حقیقت آزادی از منظر صدرای نهایی )نظریۀ انکشاف( ۴-۲
تعالی« به »فراروی در  آزادی  انکشاف  ،تعریف  بستر نظریۀ  معنا می   ،در  نفس«  یابد.  به »آشکارشدگی حقیقت و ذات 

ای که خواهد آمد، بنیاد  براساسِ ادله   ، صرف لحاظ کرد بلکه  ۀ و حاق نفس انسان را نباید قو  ، براساسِ این نظریه، بنیاد، پایه



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   66

با   ملازم  انسان  خویش«  »خویشتنِ  آشکارکردنِ   تعالی حقو  برای  انسان  و  به    است  دست  باید  خود  نفس  ذات  حاق 
  ، افکنی و رفع تعیّنات نفسانی، به وسعت و گشودگی عمق نفس خودبا پرده  ، خودسازی بزند و حُجُب ظلمانی را بزداید و 

 نائل گردد. ،است و اطلاق محض است  تعالی حقکه ملازم با 
  مؤلفه ای که برای دیدگاه صدرای میانی بیان شد، دیدگاه صدرای نهایی مبتنی است بر چهار  مؤلفه چهار    برابرِ در

  عنوانِ به   ، فنای فی الله هم  ، درنهایت   ، دیگر: فعلیت محض بودن بنیاد انسان، حرکت اشتدادی ظهوری، انکشاف کمالات و
در این مقاله از تعریف آزادی به »فراروی وجودی  رو،  ازاینترین درجه انکشاف و ظهور خواهد بود.  غایت آزادی، عالی 

تعریف آزادی به »فراروی ظهوری انسان برای رسیدن به  و   کنیممی شدیدترین وجود شدن« عبور  سویِ به اشتدادی انسان  
و حقیقت  همان »انکشاف و آشکارشدگی ذات    ، درواقع  ، رسیم که« می تعالی حقبه بالاترین درجه مظهریت ممکن از  

 نفس« است.
ترسیم دقیق مبانی نظریۀ انکشاف، همچون وحدت شخصی وجود، تشکیک در ظهور، تجلی، صرافت و بساطت  با  

به  با کمالات، و  به تبیین حقیقت آزادی رخ    پیشِ   ۀ گاندلایل سه   همراهِ وجود و مساوقت وجود  رو، تقریری بدیع نسبت 
اندماجی در کمون ذات خود داراست اما این به خود بستگی دارد که این کمالات  نحوِ  به نماید. نفس انسانی کمالات را  می 

و به بروز و ظهور برساند. در این هندسه معرفتی،    کندافکنی منکشف  ها را با پرده را کماکان در احتجاب بگذارد یا آن 
از کثافات گناه    نجاسات ظاهری و باطنی و با پرهیز  با دورکردنِ   ،بایست برای راهیابی به آزادی و اطلاق راستینانسان می 

کردن حرکت اشتدادی ظهوری، به انکشاف کمالات کمونی  و رذایل اخلاقی و تعیّنات حیوانی و نفسانی از خویش و با طی 
 در هویت خود بار یابد و به مراتب بالای وسعت وجودی و فُسحت روحی و کمالات اطلاقی نائل آید.

معرفت نفس، جامع جمیع کمالات  نظریۀ  فطرت و  نظریۀ  و    الربطنظریۀ عینبراساسِ    ،و ذات حقیقت انسانی حاق  
شده بر روح  رفع تعیّنات نفسانی و زدودن غواشی عارض   درصورتِ و    کران است و دارای اطلاق و فُسحت ظهوری بی 

می  آن گشودگی، صرافت انسانی،  به  انسانی   ،توان  اطلاقات  آزادی  -و  برای  دلیل  این سه  به  ادامه  در  نایل گشت.  الهی 
 .پردازیمانکشافی می 

تعالی  بودن انسان به حق الربطعین صدرالمتألهین به هویت ربطی و  و الشأن بودن انسان: الربط عین  - دلیل اول
مبانی نظریۀ    ،. در بحث وحدت وجود(۳۲9و    ۲19و    117، ص.  1، ج1410)صدرالدین شیرازی،  قایل است   از  که 

او،  دربرابرِ    غیر اوست )معالیل او(، هرچه    تعالی است و حقیقت وجود منحصر به حق شود که  بیان می   ،انکشاف است 
، ص.  1، ج1410)صدرالدین شیرازی، و ظهورات جمال و جلال اوست ها نفسیتی ندارد بلکه تابش نور او شئون و جلوه 

است که اطلاق صرف و    تعالی حق بودن انسان، بُن وجودی انسان و حاق هویت او ملازم با    الربطعین براساسِ    (.65
مندمج و مندک در  اش  به وجود مستقل است بُن وجودی   الربطعینزیرا انسانی که    .فعلیت محض و کل الکمالات است 

دیدگاه میانی صدرا و برداشت    تعالی حق همان وجود مستقل است. توجه به هویت ربطی انسان و کیفیت ربط انسان به  
با اشتداد وجودی، هویت خود را    ، محض است و باید  ۀ وجودی انسان قو   ۀ متعارف و رایج از فلسفه او )مبنی بر اینکه پای



  67                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

  . کندمنتفی می   تشدید کند و با حرکت جوهری نفس و خروج از قوه به فعلیت، وجود خود را توسعه بخشد( را موضوعاً 
. بنابراین،  وتمام و مستجمع جمیع صفات کمالی است تعالی دارد و این ریشه و بنیادش فعلیت تامریشه در حقزیرا اساساً  

وجودی خود و رسیدن به اطلاق وجودی و کمالات جامع باشد باید به بطن و کتم هویت خود   ۀانسانی که به دنبال توسع 
 رجوع کند و رفع حجب و نفی تعیّنات نفسانی و حیوانی کند تا به مراتب انسانی و الهی بار یابد.

  : کندگونه معنا می صدرالمتألهین در یکی از تعاریفش از فطرت اولیه و اصلیه انسان آن را این  فطرت:   - دلیل دوم
، ص.  1۳80)صدرالدین شیرازی،    »مبدأ انسان فطرت اولی اوست و معادش بازگشت به همان فطرت نخستین است« 

داند و به  تعالی است، می که حق   ، انسان را ملازم با مبدأ و معاد  ۀخمیره و فطرت اولی  (. صدرا در این تعریف4۳۳-4۳4
حق » در  انسان  اندکاکی  و وجود  اندکاکی  و  اندماجی  وجود  اینجا  در  فطرت  از  ملاصدرا  مقصود  دارد.  اشاره  تعالی« 

  ۀ همان وجودی که در بطن و کتم وجود انسانی است و مطابق قاعد  ،ها در عالم ربوبی است نیافته انسان خارجی تعیّنِ 
ترین مرتبه حقیقت انسان این مرتبه بطنی انسان عالی   ،درواقع ربوبی حضور دارد.    ۀ« در مرتبء»بسیط الحقیقه کل الاشیا

افکنی و  با پرده   ،انسان در بطن و کتم وجود ذات مغیب نفس خود واجد کمالات است و بایدبنابراین،    )همان(.است  
 الهی خود نائل آید و آزادی انکشافی همین است.-به مراتب اطلاقی و انسانی   ، حیوانی -زدودن تعیّنات نفسانی 

مقصود از معرفت نفس در اینجا معرفت و شناخت شهودی و    تلازم معرفت نفس با معرفت ربّ:  - دلیل سوم
ذهن به چنگ  ازطریقِ  زیرا هرآنچه انسان    .شناخت واقعی نیست ، درواقع،  شناخت حصولی و مفهومی   و    حضوری است 

، ص.  ۳، ج 1۳8۳مخلوق ذهن است نه اینکه حقیقت انسان و ربّ انسان باشد )صدرالدین شیرازی،  ، درواقع،  آورد می 
  ، بیند ومی  تعالی واجب ( هویت خود را عین فقر و ربط و تعلق به  1)(. معرفت نفس برای انسان سه نتیجه مهم دارد:  1۳۳

یابد که شناخت خدا معرفتی ضروری و حضوری  ( درمی ۲) یابد؛  نخست طرف تعلق و ربط یعنی خداوند را می   ،درنتیجه
هاست، یعنی نخست  اولی و مبنای همه شناخت   بلکه   بدیهی و ضروریتنها  نه ( این معرفت  ۳)است، نه نظری و حصولی؛  

(. مقصود  ۲۲8-۲۲4، ص. ۲، ج 1۳95، آملی جوادی کنیم )راک می شناسیم و سپس به او چیزهای دیگر را ادخدا را می 
»من عرف نفسه، فقد عرف مبدأه  بنابراین،    از »ربّ« در روایت »من عَرفَ نفسَه، فقد عَرفَ ربّه«، همان مبدأ و معاد است. 

 (. 7۲-71، ص. 1۳85، آملی جوادی و معاده« )

اش که انسان در حالت غرق و اضطرار از هر چیزی جز خدا اعراض کرده و با مراجعه به فطرت الهی   طور همان 
باید از تنها به خدای سبحان توجه می  نیز  به چیز  هرچه    کند، در معرفت نفس  ما را از خودمان دور کرده و 

کند اعراض کرده و تنها خویش را دریابیم. در این صورت هویت نفس خود را عین فقر و  دیگری مشغول می 
، آملی جوادی )  .یابیم و شهود چنین هویتی عین مشاهده مفتقرٌ الیه و مقوّم آن است می   تعالی حقربط و قائم به  

 ( ۲۲4، ص.  ۲، ج1۳95



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   68

عین فقر و وابستگی نفس به خداوند، ملازم با معرفت توحیدی خداوند است. این معرفت  خاطرِ  به معرفت نفس،  
مانند بقیه موجودات امکانی،    ،برهان »لِمّ« و پی بردن از علّت به معلول است، نه برهان »انّ«. زیرا هویت انسان نحوِ  به 

زیرا آن مربوط الیه    .صرفاً وجود رابط است، نه نفسی و نه حتی رابطی. شهود وجود رابط مسبوق به شهود مربوط إلیه است 
که شناخت صحیح متقوم بدون سبق شناخت درستِ مقوّم میسور  طور  همان   ،مقوّم است و  ۀمنزل )نَفْسی( برای این رابط به 

( بود  نخواهد  ممکن  إلیه  مربوط  شهود  سبق  بدون  نیز  رابط  شهود  رو،  ازاین (.  178، ص.  1۳98،  آملی جوادی نیست، 
صدرالمتألهین به تلازم معرفت نفس با معرفت رب قایل است: »معرفةُ النفسِ ذاتاً و فعلًا، مرقاةٌ لمعرفة الرّبّ ذاتاً و فعلًا«  

معرفت ربّ باعث  بنابراین،    تعالی حقیقت نامتناهی است، حقازآنجاکه  (.  ۲۲4، ص. 8، ج 1410)صدرالدین شیرازی،  
  ، هرچه این معرفت بیشتر باشد، تقرب به حقیقت نامتناهی بیشتر و و  شود تحقق بالاترین مرتبه اطلاق و آزادی روحی می 

 .خواهد بود ترعت و سعه وجودی فزون انسان آزادتر و دارای وس  ،درنتیجه

 . نتایج و لوازم تقریر حقیقت آزادی براساسِ نظریۀ انکشاف ۵
، فطرت و معرفت نفس( برای تفسیر حقیقت آزادی به »آشکارشدگی حقیقت و ذات  الربطعینسه دلیل )  ،در بخش پیشین
شدیدترین وجود« عبور  سویِ  به از صدرای متعارف و تعریف آزادی به »فراروی وجودی اشتدادی انسان    و    نفس« ارائه شد

و به صدرای نهایی و تعریف آزادی به »فراروی ظهوری انسان برای رسیدن به بالاترین درجه مظهریت ممکن از    یم کرد 
همان »آشکارشدگی حقیقت و ذات نفس« است. این تبیین و تقریر متعالی از حقیقت  ، درواقع،  « رسیدیم کهتعالی حق

 .پردازیمدارد که در ادامه به سه مورد مهم آن می آزادی نتایج و لوازمی در پی 

 . بنیاد آزادی؛ خویشتنِ خویش ۵-1
مقرر کرد.  از مهم  آزادی«  را »بنیاد  باید »خویشتنِ خویش«  که  این است  آزادی  از  انکشافی  لوازم تفسیر  و  نتایج  ترین 

است.    تعالی حقمعرفت نفس« روشن شد که حقیقت و لُب انسان  نظریۀ  فطرت« و »نظریۀ  «، »الربطنظریۀ عینبراساسِ » 
خواه برای ظهور اطلاق  انسان آزادی بنابراین،    انسان برای وصول به آزادی حقیقی باید به »خویشتنِ خویش« رجوع کند.

اطلاق    تعالی حق باید تعیّنات نفسانی خود را بزداید و عوارض و لواحق حاصله نفس را رفع کند.    و آزادی بیشتر در خود 
که    و    صرف و حرّیت محض است  ب  الربط عینانسانی  از آن اطلاق  بهره وری  برای  اید مجلای  به آن حقیقت است، 

 های ظاهری و باطنی تطهیر کند. وجودی خود را از گناهان و ناپاکی 

از همه    ،چنانچه انسان حقیقت و باطن خود را که عین حقیقت اوست شهود کند، همه حقایق و بواطن نفس و
رسد، دیگر تعیّن و تشخّص تعالی را شهود کرده. ازطرفی چون وقتی به آن مرحله می تر، حقتر و روشنپیش

رسد، یعنی همان حقیقت و  بیند، پس انسان در عین فنا به شهود می اش را نمی انسانی و حدود و قیود عدمی 
اش در آن مرحله  کند و خود نفس انسان و تعینات امکانی جهان را مشاهده می   یباطن انسان و باطن همه اشیا



  69                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 
فانی است. البته این فنا به معنای ندیدن خود و مستلزم وحدت شهود است، نه به معنای نابودی، زیرا نابودی  

و موجب شهود کمال مطلق است.  است  ندیدن خود و رهیدن از قیدوبندهای عدمی تکاملی    بلکه   کمال نیست 
تردید  درنگ و بی بیند اما اگر خودش را نبیند، بی انسان اگر خود را ببیند، چیزی جز عدم و فقدان و نقصان نمی 

را خواهد دید. درواقع، چون باطن و حقیقت نهایی همه چیز    تعالی حق فقط آن حقیقت یعنی وجه خدا و روی  
بینند و نظر  از جمله نفس انسان خداست، زید بودن زید و عمرو بودن عمرو ناشی از آن است که خود را می 

به حدود و قیود و تشخّصاتشان دارند و دیدن این حدود مساوی با ندیدن باطن و حقیقت نفس است. درنتیجه،  
مشاهده آن حقیقت صرف و کمال مطلق راهی ندارد جز ندیدن این حدود و قیود و تعیّنات و تشخّصات عدمی 

 ( 65-64، ص.  ۲، ج 1۳95، آملی جوادی ). شودکه از آن به »أنانیت« یاد می 

غَیْرُ   طور همان  خَلْقِهِ حِجَابٌ  بَیْنَ  وَ  بَیْنَهُ  وَ    که امام کاظم )ع( فرمود »لَیْسَ  بِغَیْرِ حِجَابٍ مَحْجُوبٍ  خَلْقِهِ. احْتَجَبَ 
های عادی )حجاب مقولی( است که در آن سه  بودن انسان برای خود به خلاف حجابحجاب  ،اسْتَتَرَ بِغَیْرِ سِتْرٍ مَسْتُورٍ« 

مآلًا یک موجود    بلکه   در حجاب اشراقی سه عنصر وجود ندارد  .عنصر »محجوب، حاجب و محجوبٌ عنه« وجود دارد 
هم حاجب است، هم محجوب، یعنی أنانیت و تعینات و حدود عدمی انسان حاجبی میان نفس او با حقیقت و باطن  

گر، اگر پوسته خود را ندید، قطعاً حقیقت  به بیان دی   ،نفسش است. اگر کسی خود را ندید، قطعاً خدای خود را خواهد دید و
 (. ۲۲4، ص.  ۲، ج1۳95، آملی جوادی بیند )و سرّ و باطن خود را می 

ها از مراتب نازله نفسانی  ، آزادی انسان اندیشۀ ملاصدرادر    ،ها و مقاصد شریعت و ارسال پیامبران ترین فلسفه از مهم 
 آنان به مقامات اطلاقی و انسانی است:  ی و حیوانی و ارتقا

های آسمانی چیزی جز تکمیل نفوس آدمیان، تکالیف، وضع شرایع، ارسال رسولان و نزول کتاب   ۀ»فلسف
ها و جهات  و گسستن بندهای اسارت شهوات و مکان   ، ها از عالم خاکی و سرزمین اضدادبخشی آن رهایی 

تبدیل حیاتِ در حال گردشِ متجدد به زندگیِ باقیِ ثابت    ی چیز دیگری نیست و این تکمیل و تجرید در گرو
 (.157، ص.  9، ج 1410)صدرالدین شیرازی، است. 

تمام احکام الهی دارای    و    اندصدرالمتألهین بر این باور است که تشریعیات از دل تکوینیات انتزاع شده رو،  ازاین
کیدبه میزان    ، وند  الامرنفس  واجبات الهی    دادن گذارند. انجامها، اثری شگرف بر جان و هویت آدمی می شارع بر آن   تأ

هر یک از اعمال اثر خاص به خود    و    گردندمحرمات موجب ظلمت و سقوط انسان می   و    موجب تنویر و صعود انسان 
هرچه طهارت روح    (.۳0۳، ص.  9، ج 1410)صدرالدین شیرازی،    گذارندشدّت و کیفیت، بر وجود آدمی می   ازحیثِ   ،را

تر، اسارت در تنگنای رذایل متراکم بیشتر  هرچه سیاهی عارض بر جان فزون  و   بیشتر، استفاضه از خدای نامتناهی بیشتر
)طهارت دارای مراتب است، مانند طهارت از گناهان بدنی، طهارت خیال، طهارت عقل، طهارت قلب، طهارت روح و  

 (. 55-50، ص. 1۳8۳آملی، زاده رت، ر.ک: حسن به مراتب طهاطهارت سرّ. راجع 



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   70

انکشاف تام، غایت  درصورتِ    ،بنیاد آزادی است مثابۀ  به معرفت نفس، همین »خویشتنِ خویش« که  نظریۀ  براساسِ  
براساسِ »من عرف نفسه فقد عرف ربّه«، معرفت و شناخت حضوری حاق و حقیقت نفس ملازم    ، زیرا  . آزادی خواهد بود

که مرتبه    ، ازطرفی هم این شناخت تلازم دارد با همان فناء فی الله  تعالی و حق خواهد بود با معرفت و شناخت حضوری  
رو، خویشتنِ خویش انسان که در جوار  ازاین   شود.اطلاقی انسان و مقام انسان کامل است که آزادترین انسان قلمداد می 

باشد،    انسانی که با امور نفسانی و شهوات حیوانی از این موطن دور افتاده   و    است موطن اصلی انسان است   تعالی حق
به دور از تحقیق است. در  شمارآوردن  به بنیاد اولیه انسان را قوه صرف  بنابراین،    در شقاوت و انحطاط گرفتار آمده است.

ملحوظ داشتن بنیاد انسان نگاه نهایی صدرا نیست و صرفاً یک برداشت    ۀ مباحث بعدی بیشتر روشن خواهد شد که قو 
 باید بطن و کتم مغیب ذات انسان را حاوی تمام کمالات دانست. و    رایج و متعارف است 

 . مسیر آزادی؛ فراروی انکشافی ۵-۲
به ساحت  از دیگر لوازم مهم تفسیر انکشافی از حقیقت آزادی این است که بستر فراروی از ساحت اشتداد در وجود 

مهم برای ترسیم اشتداد انسان مطرح است: یکی   مسئلۀدو    ،گردد. در نظام حکمت صدرایی توسعه در ظهور متحول می 
آزادی   موضوع  در  کمالات.  با  اتحاد  و  اکتساب  و  مدرَک  با  مدرکِ  اتحاد  دیگری  و  وجودی  اشتدادی  جوهری  حرکت 

مسیر آزادی که در متن هویت وجودی انسان است معنایی مترقی و متعالی    و  گردندمتحول می   مسئلهانکشافی، هر دو  
 البواطن )آزادی ایجابی( خواهد بود. و باطن  تعالی حقفراروی خروج از تعیّن فعلی )آزادی سلبی( و تقرب به   و  یابدمی 

حرکت و فراروی است. تقرب و فراروی    ۀ های مهم تبیین حقیقت آزادی نحو مؤلفه از    الف( حرکت اشتدادی ظهوری:
افکنی  با تعیّن زدایی و رفع تعیّنات نفسانی و پرده   بلکه  خورد آزادی رفتن انسان با اشتداد در وجود رقم نمی سویِ  به و رو  

»حرکت جوهری اشتدادی وجودی« به »حرکت اشتدادی ظهوری«  بنابراین،    یابد.که حاق و ذات نفس تبلور می است  
همچون مساوقت وجود با کمالات خود، بساطت و صرافت وجود،    ،گردد. براساسِ نظریۀ انکشاف و مبانی آن متحول می 

ل  و عدم حلول قوه در وجود، این حرکت لبس بعد از لبس و حرکت از قوه به فع  ، ابطال انضمام وجودی بر وجودی دیگر
نشین تعریفی نوین از حرکت اشتدادی جا  و   شودحرکت جوهری مبتنی بر تشکیک خاصی به کنار نهاده می   و    نخواهد بود

حقیقت حرکت کشف بعد کشف و ظهور بعد ظهور و تفصیل بعد تفصیل خواهد بود.  ن است که  آن خواهد شد و آن ای
  ۲1، ص.  ۳، ج 1410رود )صدرالدین شیرازی،  تعریف حرکت به خروج تدریجی شیء از قوه به فعل به کنار می رو،  ازاین

از تعریف »خروج تدریجی از قوه به فعل« به    ،ویژه در تبیین تحقق آزادی برای انسان به   ،حرکت بنابراین،    (.86- 6۳و  
د بنیاد  نبایبنابراین،   یابد.و ارتقا می شود  می »خروج تدریجی از ظاهر به باطن خود و انکشاف بطن و کتم خود« دگرگون  

انسان فاقد    بنیادِ   بودنِ قوه دربابِ  فعلی    های مرسومِ های متعارف، قوه محض دانست. نگاه همچون نگاه   ،هویت انسان را
ملاصدرا گاهی در کنار عبارت »خروج از قوه به فعل« از عبارت  رو،  ازاین نگاه دقیق به حکمت متعالیه صدرایی است.  

 کند. ( نیز استفاده می ۳56، ص.  ۲، ج1410»من البطون الی الظهور« )صدرالدین شیرازی، 



  71                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

از لوازم تفسیر  کمال و اطلاق رفتن است.  سویِ  به های تحقق آزادی رو  مؤلفه ترین  از مهم   ب( انکشاف کمالات:
های متعارف و  در برداشت   ها« به »انکشاف کمالات« است. انکشافی از آزادی تحول »اکتساب کمالات و اتحاد با آن 

اینکه در آغاز سیر و    ةالحدوث و روحانی  ةهای ملاصدرا، نفس انسان مطابق جسمانیمیانی از دیدگاه البقاء بودن آن و 
نماید  می و با حرکت جوهری نفس اقدام به اکتساب صور و کسب کمالات است فاقد بسیاری از صور کمالی  شصیرورت

 ستهامعانی عقلی مَظهر افاضه آن   ۀو در مرحل   دارد ادراک صور حسی و خیالی، مقام مَصدریت و مُظهریت    ۀدر مرحل   و،
نظریۀ  ها متصل و بلکه متحد و بلکه یگانه گشته است. اما براساسِ مبانی انکشاف و  و با سلوک عالِم به سمت معلوم با آن 

علوم و کمالات نه با حصول است و نه با اکتساب و نه با اشتداد و نه با    که   باره باید گفت گرفته از آن دراین نهایی شکل 
از  نحوِ  به علوم و کمالات    بلکه   اتحاد در زندگی  و بطن ذات مغیب نفس هست. هرآنچه  متن  در  اندکاکی  و  اندماجی 

گیرد همگی در حکم معدّات و ممدّاتی هستند تا معلومات و کمالات  آموزش و تعلیم و ریاضت و تلاش سلوکی انجام می 
این نظریه،   براساسِ راین، بناب منطوی و مختفی در نفس از مرحله بطون و کمون و اجمال به ظهور و بروز و تفصیل برسد.

انسان برای تحقق آزادی راستین و ارتقا به مقامات اطلاقی و خروج از  گیرد. تکاشف کمالات جای تکامل کمالات را می 
ها، انکشاف و بروز و ظهور کمالات  کردن اموری همچون عبادات و اخلاقیات و نیکی سازی و فراهمتقیدات نازله، با زمینه 

انسان با پیشروی در تعالی کمالات را جعل یا کسب  بنابراین،    رساند.مندمج در کمون ذات خود را به ظهور و تجلی می 
و اختراع    کردن   انکشاف خلق  برداری از ذات نفس است.ها با پرده انسان شاهد اظهار کمالات و کشف آن   بلکه   کندنمی 

برانداختن است. انکشاف ریشه در جامعیت نفس و جامعیت نفس ریشه در بساطت نفس دارد.    کردن نیست بلکه پرده 
مشاهده کمالات در    ،در این صورت   .زمینه انکشاف را فراهم آورد   و    البته نفس باید حُجُب را با امثال زهد برطرف کند

 گوید: صدرا می رو، ازاین (. ۳0-۲9، ص. 1۳81دهد نه در بیرون )صدرالدین شیرازی، درون اتفاق می 

تمام آنچه به دنبالش هستی    بلکه   ای نفس، چیزی از ذات تو نیست که لازم باشد به دنبال شناخت آن باشی 
 وجوجست تمام معلوماتت را درون خود    و    همراه تو و در درون توست ... پس ای نفس به ذات خود بازگرد 

 (.۲09- ۲08، ص.  1۳81)صدرالدین شیرازی،   کن، نه بیرون از خود.

 . غایت آزادی؛ غایت انکشاف ۵-۳
اساساً    از نتایج تفسیر آزادی براساسِ نظریۀ انکشاف این است که غایت آزادی را باید در ساحت غایت انکشاف معنا کنیم.

زیرا فراروی در    .اش تهافت در سخنان صدرا خواهد بودلازمه   ،جودی ترسیم کنیمو    اگر فراروی انسان را در بستر اشتداد
که صدرا فنا را انکشافی و  درحالی   ،باید فنا هم نهایت شدت وجودی معنا یابد  ،مسیر آزادی، اگر وجودی ترسیم شود

کند. غایت آزادی در نظام فلسفی صدرالمتألهین را باید مقام فناء فی الله دانست که ملازم با عدالت  ظهوری معنا می 
اتب و مدارج فراوانی از رفع  دارای مر  شبایست غایت انکشاف به شمار آورد که البته خود عرفانی است. این جایگاه را می 

،  ۲، ج1۳95،  آملی جوادیتعیّنات نفسانی است. یگانه راه وصول به این مقصد شهودی طریقت معرفت نفس است )



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   7۲

فی الله« و    ءمتوقف بر رفع بسیاری از تعیّنات نفسانی است. در ذیل، این بحث را تحت دو عنوان »فنا   و    (۳46ص.  
 .کنیم»ظهور اعتدالی و عدالت کبری« طرح می 

از دیدگاه صدرالمتألهین تا تعیّن و انانیت موهوم سالک    »فناء فی الله«:عنوانِ  به طرح غایت انکشاف و آزادی  الف(  
»وجودک ذنب لا یقاس به ذنب«    که   گفته شده  ، روازاین  . تعالی برای او منکشف نخواهد شدمضمحل نشود، ذات حق

شود )صدرالدین  (. زیرا تعیّن امکانی نفس مانع شهود وجود حقیقی می 515، ص.  ۳، ج 1۳66)صدرالدین شیرازی،  
را دارد ۳79، ص.  1۳8۲شیرازی،   بالاتر  مراتب  به  از موطن وجودی خویش و حرکت  توان گذر  انسان  تنها  هم  آن   ، (. 

؛  180، ص.  7، ج 1۳66داشتن ویژگی تغیر و مرگ پس از مرگ و ولادت پس از ولادت )صدرالدین شیرازی،    سببِ به 
شهود فنائی که عبارت است از انحصار وجود در واحد حقیقی و نفی آن از امور  بنابراین،    (.184، ص.  7، ج 1410همو،  

، ص.  ۳، ج1۳8۳یرازی،  امکانی تنها در پرتو اضمحلال تعیّن عارف در کشف بعد کشف محقق است )صدرالدین ش
ناپذیر است و منظور ملاصدرا از این  (. البته واضح است که سلب تعیّن از وجود ممکن امکان 61، ص.  1۳6۳؛  119

،  1۳75تعالی است )صدرالدین شیرازی، شدن درجات تعین و وصول آن به اقل فاصله میان ممکن و حق مطلب فقط کم 
رذایل  ۲68ص.   )رفع  به احکام فقهی(، تخلیه  مانند تجلیه )عمل  فنا مراتب مقدماتی مطرح است،  به  برای وصول   .)

فنا    ۀکه از مراتب چهارگانه عقل عملی هستند، مرتب   ،قبلی   ۀاخلاقی( و تحلیه )اتصاف به فضایل اخلاقی(. بعد از سه مرتب 
فنای افعالی عقل عملی مطرح می   ۀ چهارمین مرتب  عنوانِ به  )محو(، فنای صفاتی   شود که خود دارای سه مرحله است: 

تعالی علاوه بر  از منظر ملاصدرا، حق بنابراین،    (. ۲98، ص.  1۳90)طمس( و فنای ذاتی )محق( )صدرالدین شیرازی،  
فهو اوّل من حیث  هو الاول و الآخر: »  ،باشداینکه در وجود آغاز سیر نزول هستی است، در شهود پایان سیر صعود نیز می 

ملاصدرا وصول و فنای در    (.119، ص.  ۳، ج1۳8۳الوجود و اخر من حیث الوصول و الشهود« )صدرالدین شیرازی،  
داند. ملاصدرا برای پس از  دار می هایی دیگر ادامه این سیر را به گونه  بلکه داندرا نقطه پایانی سلوک انسان نمی  تعالی حق

تب پیشین نیست اما این مراتب با تعابیر و  به مراتب و منازل فراوانی قایل است که کمتر از مرا  تعالی حق فنای نفس در  
؛ همو،  ۳84، ص.  1۳80)صدرالدین شیرازی،    اندادراک و تنها با شهود و حضور قابل   ندتعبیر و تصویر نیستکلمات قابل 

 (. 765و610، ص. ۲، ج1419
تواند خلیفه الهی  تنها موجودی می   »ظهور اعتدالی و عدالت کبری«: عنوانِ  به طرح غایت انکشاف و آزادی  ب(   

تعالی است و هیچ موجودی، حتی  باشد. البته مظهریت تام تنها مظهریت از مقام فعل حق   تعالی حقباشد که مظهر تام  
مقام ذات حق از  مظهریت  کامل،  ندارد. حق انسان  مدبّر همتعالی  فعل  مقام  در  که    ۀ تعالی  موجودی  و  است  عالمیان 

مظهریت این تدبیر عام باشد و این شایستگی تنها آنگاه حاصل    ۀتعالی دارد نیز باید شایست مظهریت تام از مقام فعل حق 
نشئات وجودی حضور    ۀ الف( در هم)اش دو خصوصیت را با هم داشته باشد:  شود که آن مظهر تام در مقام هستی می 

،  1۳94،  آملی جوادی )  ب( حضور او در هریک از نشئات وجودی مانع حضور او در نشئات دیگر نباشد )داشته باشد؛  
ت انکشاف در بستر ظهور اعتدالی، باید به طرح عدالت کبری که همان عدالت عرفانی است  برای بیان غای  (. 674،  ۲ج



  73                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

بایست مراحل عدالت صغری )که در فقه  برای رسیدن به مرتبه عدالت کبری و عرفانی می   ،جوبپردازیم. سالک عرفان 
با   و  شود( و عدالت وسطی )که در اخلاق مطرح است التزام به واجبات و ترک محرمات حاصل می  اثرِ بر و  مطرح است 

می  متبلور  فضایل  کسب  و  رذایل  گرداندرفع  متحقق  را  می   و  شود(  گیرد  سپس  قرار  کبری  عدالت  آستانه  در  تواند 
 (. 97- 95، ص. 1۳89، آملی جوادی )

اسمای حسنای الهی باشد و در هر وقت به اسمی از اسمای    ۀ در نظر عارفْ عادل کسی است که مظهر هم 
حسنای الهی که مناسب همان وقت است ظهور کرده آن را در جای خود اجرا کند. بنابراین، در بینش عارفانه  

  ۀ اسمای حسنی همتا و همسان باشد و خود در هست  ۀ عدالت وصف کسی است که مظهریتش نسبت به هم
،  1۳89،  آملی جوادی ها را برطرف کند که کار خلیفةالله است. )مرکزی آن قرار گیرد و اختلاف موضعی آن 

 ( 97-94ص. 

تواند همه  می   قابلیت ظهور همه کمالات را دارد و ثانیاً   تفاوت نفس انسانی با دیگر خلایق در این است که اولاً 
خواهد به درجات بالای کمالات انسانی  انسانی که می بنابراین،    الله شود.ةتعادلی داشته باشد و خلیف  ۀ گون ظهورات را به 

اعتدالی  نحوِ  به کمالات را    ثانیاً   و   کمالات را تا جای ممکن در خود به ظهور برساند  و آزادی راستین نایل گردد، باید اولاً 
عرفان نیز این بحث را    و    ثر از عرفاست أدر مباحث مربوط به فنا، مت  ،ازآنجاکه صدرالمتألهیندر خود به ظهور برساند.  

برای  بنابراین،   داند، انسان کامل و فانی فی الله را دارای بالاترین درجه مظهریت می   و   کنددر ساحت مظهریت تبیین می 
صورتِ حرکت اشتدادی ظهوری  صدرا باید مقدمات وصول به این درجه مانند حرکت اشتدادی را به اندیشۀ  حفظ انسجام  

  ء آزادترین انسان انسان کامل است که با فنا بنابراین،    حرکت اشتدادی جوهری وجودی متعارف و رایج.تفسیر کنیم، نه  
نسبت به حقیقت الله )مستجمع جمیع صفات    و    صفات رسیده است   ۀجانبفی الله به ظهور اعتدالی و انکشاف همه 

تر باشد، در  کمالی( به مظهریت کامل و متوازن رسیده است. هرچه انسان از این مقام مظهریت جامع و اعتدالی پایین
 قیدوبندهای نفسانی در اسارت خواهد بود و از آزادی او کاسته و بر اسارت او افزوده خواهد شد. 

 ی ر ی گجهینت . ۶
های معاصر یعنی »حقیقت آزادی«  ترین مسائل و چالش نوآوری این پژوهش از ترکیب سه امر است: بررسی یکی از مهم 

ترین فلاسفه جهان یعنی صدرالمتألهین )دوم(، در بستر عمیق ترین افکار وی  )یکم(، توسط هندسه معرفتی یکی از بزرگ 
یعنی نظریۀ انکشاف )سوم(. حقیقت آزادی در مباحث رایج حکمت متعالیه به معنای »فراروی در تعالی در بستر تشکیک  

هرچه    ها، که یعنی حرکت اشتدادی نفس و حرکت آن از قوه به فعلیت با اکتساب کمالات و اتحاد با آن   و    در وجود« است 
براساسِ دیدگاه    ،اما  .گرددو آزادی انسان بیشتر می   ،این فراروی و اشتداد بیشتر گردد، توسعه وجودی، ظرفیت، اطلاق

شود. براساسِ نظریۀ انکشاف،  نهایی و عرفانی ملاصدرا، حقیقت آزادی در بستر »فراروی انکشافی و ظهوری« تفسیر می 
  ، شود، زیرا ذات انسان افکنی از آن« تعریف می حقیقت آزادی به »انکشاف و آشکارشدگی حقیقت و ذات نفس و پرده 



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   74

دلیل   سه  به الربطعینبراساسِ  و  نفس  معرفت  و  فطرت  همه    همراهِ ،  دارای  صدرالمتألهین،  مغفول  اما  صریح  نصوص 
باید در پی کشف آن کمالات و  و    کمالات است  ، آزادی امری  اساسبراینآزادسازی حقیقت ذات خود باشد.    انسان 

امری انکشافی است و آشکارشدگی کمالات نهفته باطنی در ذات انسان در   بلکه عروضی و اکتسابی و استکمالی نیست 
 حرکت و فراروی ظهوری است.

  ۀ ها از مراتب نازل ، آزادی انسان اندیشۀ ملاصدراها و مقاصد شریعت و ارسال پیامبران در  ترین فلسفه از مهم   اساساً 
)طهارت از گناهان بدنی، طهارت    آنان به مقامات اطلاقی و انسانی است. هرچه در انسان مراتب طهارت   ینفسانی و ارتقا

سعت، انشراح و گشودگی  و    خیال، طهارت عقل، طهارت قلب، طهارت روح و طهارت سرّ( بیشتر متحقق گردد، اطلاق
 به آزادی خواهد رسید. و   انسان نسبت به حقیقت اعلی بیشتر متبلور و متجلی خواهد شد

ب( آزادی سلبی یعنی آزادی از تعیّن  )  ؛گیرد الف( آزادی در بستر نفس، درون و باطن انسان شکل می )بنابراین  
تر شدن به حاق ذات باطن و  تر و نزدیک کنونی نفس و آزادی ایجابی یعنی آزادی برای وصول به مظهریت بیشتر و متعادل 

از    ، د( این آزادی و رفع حجب نفسانی دارای مراتب و مدارج است )  ؛ج( آزادی سلبی و ایجابی تلازم دارند)  ؛تعالی حق
( فناء فی الله، عدالت کبری، مقام خلیفه الهی و  ھ)تنگنای تعیّنات نفسانی و حیوانی تا فراخنای مراتب انسانی و ربوبی، 

نحوِ  به کمالی انسان کامل نیز غایت آزادی است که همان کسب مظهریت از الله تعالی است که مستجمع جمیع صفات  
 اعتدالی است. 

فاخر از صدرالمتألهین دارای لوازم و نتایجی است که از خطوط متعالی حکمت صدرایی و متون وی  نظریۀ  این  
دو(  )  ؛یک( بنیاد آزادی »خویشتنِ خویش« است )گردد، مانند  های رایج می شود و موجب تحولاتی در نگاهاستنباط می 

ها« به  تحول »حرکت جوهری اشتدادی وجودی« به »حرکت اشتدادی ظهوری« و تحول »اکتساب کمالات و اتحاد با آن 
 سه( غایت انکشاف غایت آزادی است.)  ؛»انکشاف کمالات«

 

 

 

 

 

 

 



  75                                                                    انکشاف نفس« در فلسفه ملاصدرا هیبر اساس »نظر   «یآزاد قتی»حق نییتب
 

 

 

References 
 

 

Amininejad, Ali. 2015. Ḥikmat-i ʿirfānī, taḥrīrī az dars-hāyi ʿirfān-i naẓarī-yi ustād Seyed Yadollah 

Yazdanpanah. Qom: Imam Khomeini Education and Research Institute. [In Persian] 

Berlin, Isaiah. 1989. Four Essays on Liberty. Translated by Ali Movahhed. Tehran: Kharazmi. [In 

Persian] 

Cranston, Maurice. 2007. A New Analysis of Freedom. Translated by Amir Jalal al-Din A'lam. 

Tehran: Amirkabir. [In Persian] 

Fromm, Erich. 1984. Escape from Freedom. Translated by Davoud Hosseini. Tehran: Arastoo. [In 

Persian] 

Hassanzadeh Amoli, Hassan. 2004. Vaḥdat az dīdgāh-i ʿārif va ḥakīm. Qom: Alef-Lam-Mim 

Publishing. Lām. Mīm. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2001. Ḥamāsa va ʿirfān. Qom: Esra. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2017. Raḥīq-i makhtūm (Sharḥ-i ḥikmat-i mutaʿāliya). Vol. 20. Qom: Esra 

Press. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2006. Tafsīr-i insān bi-insān. Qom: Esra. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2015. Taḥrīr-i Iqāẓ al-nāʾimīn. Qom: Esra. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2016. Taḥrīr-i risāla al-wilāya. Vols. 1–2. Qom: Esra. [In Persian] 

Javadi Amoli, Abdollah. 2019. Tawḥīd dar Qurʾān. Qom: Esra. [In Persian] 

Nūrī, Mullā ʿAlī. n.d. Risāla basīṭ al-ḥaqīqa. Tehran: n.p. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1989. Al-Hikmat al-mutaʿāliya fī al-asfār al-

ʿaqliyyat al-arbaʿa. 9 vols. 4th ed. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2001. Al-Mabdaʾ wa-l-maʿād. Qom: Islamic 

Propagation Office. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2011. Al-Shawāhid al-rubūbiyya. Edited by Seyed 

Jalaloddin Ashtiani. Qom: Boostan-e Ketab. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1996. Al-Wāridāt al-qalbiyya. In Majmūʿa-i rasāʾil-

i falsafī, edited by Hamed Naji. Tehran: Hekmat Publications. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1981. Asrār al-āyāt. Edited by Mohammad Khajavi. 

Tehran: Iranian Research Institute of Philosophy. [In Persian] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1985. Iqāẓ al-nāʾimīn. Tehran: Institute for Cultural 

Studies and Research. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2002. Kasr al-aṣnām al-jāhiliyya. 1st ed. Tehran: 

Sadra Islamic Philosophy Foundation. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1998. Mafātīḥ al-ghayb. Beirut: Mu'assasat al-Tarikh 

al-Arabi. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1984. Mafātīḥ al-ghayb. Tehran: Institute for 

Cultural Studies and Research and Iran’s Islamic Society of Philosophy. [In Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2010. Risāla-yi si aṣl. Tehran: Mola. [In Persian] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2004. Sharḥ Uṣūl al-Kāfī. Tehran: Institute for 

Humanities and Cultural Studies. [In Arabic] 



   76-55، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   76

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 1987. Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm. Qom: Bidar. [In 

Arabic] 

Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. 2003. Taʿlīqa bar sharḥ ḥikmat al-ishrāq. Tehran: 

Sadra Islamic Philosophy Foundation. [In Arabic] 

Simhony, Avital. 1993. “Beyond Negative and Positive Freedom.” Political Theory 21 (1): 28–54. 

Yazdanpanah, Seyyed Yadollah. 2012. Mabānī va uṣūl-i ʿirfān-i naẓarī. Qom: Imam Khomeini 

Educational and Research Institute Publications. [In Persian] 


