
 

Shenakht 
Shenakht is a persian word which means 

knowledge 

Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203 

 

 

 

Copyright © The Author(s). This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
Published by Shahid Beheshti University. 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377 

 

Suhrawardi's Break with the Foundations of Aristotle's Political 

Thought 

 Mostafa Abedi Jighe1 │Mohsen Bagherzade Meshkibaf   2   
 

1 PhD in Philosophy, Department of Philosophy, University of Tabriz, Tabriz, Iran. Email: 

m.abedi2015@yahoo.com 
2 Corresponding Author: Assistant Professor, Department of Philosophy, University of Kurdistan, Sanandaj, Iran.  

Email: m.bagherzade@uok.ac.ir 

 

 

Article Info ABSTRACT  

Article type: 

Research Article 

 

Article history:  

Received: 9  November 2025 

Accepted: 25 November 2025 

Published: 27 December  2025 

 

Keywords: 

luck, nature, politics, Suhrawardi, 

Aristotle 

The main question of the present article is how Aristotle uses nature and 

chance to explain politics, and how Islamic philosophy, especially 

Suhrawardi, can create a conceptual break from the classical perspective 

and criticize its philosophical foundations? To answer this question, the 

authors first explain the ontological and political position of the concept 

of nature and chance in Aristotle's thought, and then clarify the break 

between Suhrawardi and the Islamic philosophical tradition by referring 

the concept of chance to human ignorance and misunderstanding of 

events, and criticize the ontological position and, consequently, the 

political effects of chance. Also, by basing political administration on a 

law that the philosopher establishes by considering the interests of the 

time, Suhrawardi eliminates the need for the political matter to dominate 

nature and a hidden and uncontrollable matter such as luck. On the other 

hand, by linking the provision of material and people suitable for the 

political sage Farah Kiani, he completely cuts off the hand of luck from 

the realm of politics. In this way, a fundamental break is created between 

the Greek tradition and the Islamic philosophical tradition. This article is 

conducted in a descriptive and analytical manner. 

 
 

Cite this article: Abedi Jighe, M. & Bagherzade Meshkibaf, M. (2025). Suhrawardi's Break with the 

Foundations of Aristotle's Political Thought. Shenakht, 18 (90/4), 127-149. 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377 

  

 

 

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377
mailto:m.abedi2015@yahoo.com
file:///C:/Users/majafari/Desktop/91-2/3/m.bagherzade@uok.ac.ir
http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377
https://orcid.org/0000-0002-4466-295X
https://orcid.org/0000-0002-7406-2525


Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 18, 2025. pp. 127-149                                                  128 

Extended Abstract 

In classical political thought, the realm of politics is filled with components that are 

incomprehensible to man and has a mythological framework. In classical political thought, 

the realm of politics, which is based on ethics and virtue, lacks independence and is always 

explained under the force of transcendent and hidden matters. This conception remained 

preserved until the period of the transfer of philosophy from Greece to the Islamic world, and 

political thought was unable to provide its explanation based on its own internal possibilities 

and logic. That is, instead of the political matter being architected in an borrowed realm, it is 

constructed and elaborated upon in its own specific domain and logic. 

It is for the first time with the translation of philosophy into the Iranian-Islamic 

language and culture that political thought can discover its internal possibilities and allow 

politics to take root in its own ground. In this period, with a new understanding of man's 

position in existence and his internal power in establishing political laws, instead of founding 

the realm of politics upon transcendent matters like nature and fearsome fortune which are 

outside of man, the political matter is reconstructed based on man's internal power and the 

logic arising from within the system of needs and contemporary interests. In this way, it is 

first time through Iranian-Islamic philosophy that philosophy descends from the 

mythological heaven of the classical era to the human world and attains its own internal logic. 

This conception of the new position of man and the understanding of virtue-centric 

politics creates a revolution in political thought and establishes an irreparable break between 

the two periods of philosophy, after which political thought in Islamic political philosophy 

can never resemble the classical period. Thus, Iranian-Islamic philosophers such as Farabi, 

Avicenna, and Suhrawardi should be considered the first philosophers who discovered the 

new continent of politics. By making politics independent of transcendent roots such as 

nature and fortune, they granted it an independent sphere. 

Such a perspective is, on the one hand, a settling of scores with classical political 

thought and, on the other hand, an answer to the politics of the time of Farabi, Avicenna, and 

Suhrawardi, which explained politics under the dominant Sharia-centric and transcendent 

ideology. They established politics under the dominant power of the Caliphate apparatus and 

the transcendent, dominant religious law, and subsequently considered fortune, fate, and 

fatalism as the foundational elements of the political system. 

In reality, politics, instead of being based on fortune and nature, relates to the internal 

affairs of this-worldly relations, such as the rational and virtuous human being, both of which 

are the result of human free will and individual effort on Earth, not a fearsome and rebellious 

force like fortune. 

In his view, the existence of suitable conditions is made possible through a ruling 

philosopher (Hakim)—a philosopher who, through their own self-perfection and knowledge 

of the rational logic of the world, can formulate, control, and administer the political matter 

based upon it. Because he considers the realization of the political idea in reality to be 

dependent on a criterion that becomes possible through the human being in correspondence 

with the interests of the time, all the effort Suhrawardi puts into realizing the ideal politics is 

entirely linked to man and the conditions of his age. 



                                                                                          Suhrawardi's break with the foundations. . .    129 

Therefore, no absent or hidden matter is needed for political administration and social 

control; everything is conducted in clarity and plainness. In this way, we are saved from the 

dominance of nature and fortune in politics, and instead of man slavishly following nature 

and entrusting the control of his affairs to the grandeur of fearsome fortune, he fully entrusts 

it to human power. 

He, in fact, provides a conception of man that is no longer entangled in the dominance 

of nature and fortune in human relations, as was the case in the Greek tradition. Rather, he 

has acquired such power in the administration of the world and political affairs that he 

deduces the entire political structure from a composite relationship between the ruling 

political intellect (Aql-e Hakim), public interests (Masalih-e Umumi), and law based on 

public interests. 

Among these three elements, he considers the political legislator (Shari') and lawgiver 

to be the most important, and he regards his existence as the completion of the law that 

regulates the social system. For this reason, he states: "And transactions would not be 

complete [except with a tradition and justice, and tradition and justice would not be complete 

except with a setter of tradition (Sunnat-Nehandeh)] and an expander of justice (Adl-

Gostari)" (Suhrawardi, Vol. 3, 1380: 454). 

In the book he describes the political philosopher who lays down the political law as 

the possessor of the world-revealing cup (Jam-e Giti-Nama), by looking into which he 

becomes informed of hidden matters and all the laws of existence and humanity. 

Subsequently, Suhrawardi describes the world-revealing cup itself as the political 

philosopher, and in this way, in the form of a poem, he expresses his idea that by referring to 

himself, man brings forth all hidden matters and consequently the laws of existence and 

politics from within himself. 

we showed that Aristotle believed in the ontological basis of Fortune (Fate/Chance) 

and Nature. In his view, the dominance of Nature over the world and human relations 

determines the form, trajectory, and goal of everything, especially the political matter. The 

fearsome and uncontrollable Fortune prepares the appropriate matter and people for the 

establishment of a political order. Consequently, the human being is employed as a slavish 

entity in the service of Nature and Fortune for the aims of the political order. 

Opposite to this conception is the Islamic philosophical tradition, and specifically 

Suhrawardi, who is the main focus of this article. To save man from being a slave in the 

political order, the Islamic philosophical tradition exposes the negative reality of Fortune 

(Bakht) for Aristotle. Instead of conceiving Fortune as an ontological element, it considers it 

to be born of human ignorance and illusion. Based on this, Fortune is not an external reality 

that can turn our lives upside down and bring about major political transformations; rather, 

it is something imaginary and mental that holds no external power for political change. 

The fundamental characteristic of Fortune in the Greek tradition is its elusiveness and 

uncontrollability. Suhrawardi attributes these characteristics to the fact that the truth of 

Fortune was concealed and unknown to man in the Greek tradition and Aristotelian thought. 

To reduce the power of Fortune in the Aristotelian conception, instead of establishing politics 

in a realm that is concealed and unknown to man, politics must be linked to entirely clear and 

manifest components. By removing the hidden nature of political foundations, we help 

eliminate the force of Fortune and facilitate the emergence and development of human power 



Shenakht, University of shahid Beheshti, Volume 18, 2025. pp. 127-149                                                  130 

in the political sphere. In this way, instead of basing politics on uncontrollable, concealed, 

and elusive matters, clear and controllable matters become the basis of the political affair. 

To achieve this, Suhrawardi grounds politics upon the law derived from human 

rationality—a law that is put into action in correspondence with the social interests of the 

time and is appropriate to the system of needs, and which drafts political law with 

consideration for public interests. Through this, he prepares a way to reclaim the political 

domain from the concealed and fearsome matter of Fortune and to re-assign it to human 

power. 

In this manner, Suhrawardi succeeds not only in containing Fortune but also in 

overcoming the dominance of super-human Nature, replacing it with the rational law 

instituted by the philosopher. Furthermore, to destabilize the foundation of the concept of 

Fortune, Suhrawardi delivers a devastating critique of the role that Aristotle and Plato had 

given to Fortune in preparing the suitable matter and people for establishing a political affair. 

By linking the preparation of suitable matter and people to human power, he disarms Fortune 

against man and attributes Fortune's fundamental role to the Kiyanic Splendor (Farr-e Kiyani) 

of the political philosopher. Thus, Suhrawardi creates a fundamental break between political 

thought in Islamic philosophy and Greek political thought. 



Shenakht 

  

 
Print ISSN: 2008-7322        Online ISSN: 2588-7203  

 

 گسست سهروردی از مبانی اندیشه سیاسی ارسطو 
 

  2محسن باقرزاده مشکی باف  │1مصطفی عابدی جیغه

 
 m.abedi2015@yahoo.com  : انامه یرا .  دانشگاه تبریز، تبریز، ایرانگروه فلسفه، دکتری فلسفه،  1

 rm.bagherzade@uok.ac.i  : انامهیرا   .کردستان، سنندج، ایران استادیار، گروه فلسفه، دانشگاهنویسنده مسئول:  2

 

 چکیده  اطلاعات مقاله

 مقاله پژوهشی  نوع مقاله:

یافت: یخ در  18/08/1404 تار
یخ پذیرش:  09/1404/ 04 تار
یخ انتشار:   06/10/1404تار

 
 

 ها:  کلیدواژه

بخت، طبیعت، سیاست، سهروردی،  
 ارسطو

سؤال اصلی نوشتۀ حاضر این است که ارسطو چگونه با استفاده از اصطلاحاتی چون طبیعت  
می  سیاسی  امر  توضیح  سراغ  به  بخت،  ایرانی و  فلسفۀ  و  به-رود  آثار  اسلامی،  در  ویژه 

کند  سهروردی، با کدام امکان مفهومی از دیدگاه کلاسیک به امر سیاسی گسست ایجاد می
می قرار  انتقاد  مورد  را  آن  فلسفی  مبانی  ابتدا  و  نگارندگان  سؤال،  این  به  پاسخ  برای  دهد؟ 

دهند  شناختی و سیاسی مفهوم طبیعت و بخت را در اندیشۀ ارسطو توضیح میجایگاه هستی
اسلامی را، ازطریقِ ارجاع  -طورکلی سنت فلسفۀ ایرانیو، در ادامه، گسست سهروردی و به

-سازند و جایگاه هستی فهم انسان نسبت به رویدادها، روشن میمفهوم بخت به جهل و سوء
مچنین، در ادامه،  دهند. ه تبعِ آن، تأثیرات سیاسی بخت را مورد انتقاد قرار میشناختی و، به

سهروردی با ابتنای ادارۀ سیاسی بر قانونی که فیلسوف با درنظرگرفتنِ مصالح روزگار وضع  
امر پوشیده و غیرقابلمی کنترلی مانند بخت را  کند احتیاج امر سیاسی به سلطۀ طبیعت و 

بهمنتفی می از سوی دیگر،  و  ارتباطسازد  فره  واسطۀ  برای  و مردم مناسب  دادن تمهید ماده 
ترتیب،  اینکند. بهکل از قلمروی سیاست کوتاه می کیانی، حکیم سیاسی دست بخت را به

شود. این مقاله به روش  گسستی بنیادین میان سنت یونانی با سنت فلسفی اسلامی ایجاد می
 توصیفی و تحلیلی انجام پذیرفته است.

 

 149- 127  ، ( 90/ 4) 18  ، شناخت .  گسست سهروردی از مبانی اندیشه سیاسی ارسطو (.  1404)   .محسن، باقرزاده مشکی باف .مصطفی ، عابدی جیغهاستناد: 
DOI: http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377 

 نویسندگان  ©ناشر: دانشگاه شهید بهشتی                                                                                       
 

  

http://doi.org/10.48308/kj.2025.242409.1377


   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   132

 مقدمه 
ای فهم نیست و قالبی اسطوره هایی است که برای انسان قابل در اندیشۀ سیاسی کلاسیک، قلمروی سیاست پر از مؤلفه

شود و بنابراین استقلال ندارد  دارد. در اندیشۀ سیاسی کلاسیک، قلمروی سیاست مبتنی بر اخلاق و فضیلت فهمیده می 
شود. این تصور تا دورۀ انتقال فلسفه از یونان به عالم  و غیر قابل فهم  توضیح داده می   نیروی امور متعالی و همواره ذیل  

اسلام همچنان محفوظ است و اندیشۀ سیاسی نتوانسته است توضیح خود را برپایۀ امکانات و منطق درونی تدارک ببیند،  
جایِ اینکه امر سیاسی در قلمروی عاریتی معماری شود در زمین و منطق اختصاصی خود ساخته و پرداخته شود.  یعنی به 

تواند به امکانات درونی خود پی اسلامی است که می –جمه فلسفه به زبان و فرهنگ ایرانی بار با تراندیشۀ سیاسی نخستین
ببرد و ریشۀ سیاست را در زمین خود بپرورد. در این دوره، با فهمی جدید از موقعیت انسان در هستی و نیروی درونی او  

جایِ اینکه قلمروی سیاست را بر امور متعالی مانند طبیعت و بخت مهیب که بیرون از انسان  ، به 1در وضع قوانین سیاسی 
باتوجه  را  امر سیاسی  استوار کند،  نیازها و مصالح وقت  قرار دارد  نظام  از درون  برآمده  منطقِ  و  انسان  نیروی درونی  به 

به بازسازی می  به ترتیب، نخستیناینکند و،  ای عهد  اسلامی است که فلسفه از آسمان اسطوره -وسیلۀ فلسفه ایرانی بار 
 آورد.  کند و منطق درونی خود را به دست می کلاسیک به جهان انسانی نزول می 

کند و انقلابی در اندیشۀ سیاسی ایجاد می   محور  این تصور از موقعیت جدید انسان و این فهم از سیاست فضیلت 
آورد که بعد از آن اندیشۀ سیاسی در فلسفۀ سیاسی ایرانی هرگز  ترمیم میان دو دورۀ فلسفه به وجود می گسستی غیرقابل  

به نمی  کند.  پیدا  کلاسیک  دوره  به  شباهتی  ایرانی اینتواند  فیلسوفان  باید  ابن-ترتیب،  فارابی،  مانند  و  اسلامی  سینا، 
-ساختنِ سیاست از ریشهها، با مستقلای دانست که کاشف قاره جدید سیاست هستند. آن را نخستین فلاسفه  2سهروردی 

حساب با اندیشۀ  های متعالی، مانند طبیعت و بخت، به آن ساحت مستقلی اعطا کردند. چنین نگاهی از یک سو تسویه
به سیاست روزگار فارابی، ابنسیاسی کلاسیک محسوب می  سینا، و سهروردی است که  شود و از سوی دیگر پاسخی 

دهد و سیاست را ذیل قدرت تغلبی دستگاه خلافت و  محور و متعالی توضیح می سیاست را ذیل اندیشه تغلبی شریعت 
کند و، در ادامه، بخت، قسمت، و تقدیرگرایی را عناصر بنیادین نظام سیاسی در  قانون شرعیِ تغلبیِ متعالی تأسیس می 

 گیرد. نظر می 

 
 گیرد. بر پایه مصالح عمومی و ابتناء سیاست در زمین نظام نیازها شکل میکه  1
که ساحلی را در کنار دریای نظام سنت اندیشۀ سیاسی ایجاد  دهند و معتقدند این برخلافِ تصور رایج است که کشف قارۀ جدید در سیاست را به ماکیاولی نسبت می 2

اند از ژان بُدَن، تامس هابز، گروتیوس، پوفندورف، جان لاک، روسو و فیلسوفان آلمانی و...( بررویِ آن ساحل  کند که تمام فیلسوفان سیاسی بعد از او )که عبارتمی
کند و  بازگشت را ایجاد میهای سیاسی خود را برپا کردند و به دنبال یکدیگر آن را گسترش دادند. ماکیاولی نقطۀ عطف این اتفاق است و اوست که گسست غیرقابلنظام

 آموزاند. نگرش جدید به سیاست را به ما می



  133                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

 جایگاه مفهوم طبیعت و بخت در فلسفۀ ارسطو و سهروردی  .1
ها اهمیت  شناسی آن ویژه در فلسفه افلاطون و ارسطو، دو مفهوم »طبیعت« و »بخت و اتفاق« در هستی در سنت یونانی، به 

نه  است و طبیعت  فلسفه  بنیاد  ارسطو، طبیعت  باور  به  دارد.  معرفت تنها هستی فراوانی  بلکه  قلمروی  شناسی  و  شناسی 
در اهمیت مفهوم طبیعت در سنت یونانی   سوانسون که اسازد. چنان به منطق درونی خود، موجه می سیاست را نیز، باتوجه 

که با اصطلاح طبیعت تمام  طوری سازد، به مدعی است، »ارسطو طبیعت را در همه ساحات اندیشۀ فلسفی مسلط می 
چنین    دربابِ جایگاه طبیعت   متافیزیکدر کتاب    (.swanson: 1999: 227)کند«  علوم مختلف را به یکدیگر مرتبط می 

 آمده است: 

طبیعت، به معنی نخستین و دقیق، ماهیت اشیایی است که در درون خود یک مبدأ حرکت دارند، زیرا ماده از   
جهت طبیعت  شود که استعداد قبول این مبدأ را دارد و جریان کون و نموّ ازاین آن جهت طبیعت نامیده می 

گردند. طبیعت، بدین معنی، مبدأ حرکت اشیای شود که حرکاتی هستند که از این مبدأ ناشی می خوانده می 
 (. a1015، 1385طبیعی است که بالقوه یا بالفعل در آن اشیا حال و حاضر است. )ارسطو، 

گیرد، یکی پذیرنده و دیگری نموّکننده و اولی ماده و دومی صورت است.  ارسطو طبیعت را بر دو نوع در نظر می  
کند.  سویِ صورت و غایت و کمال آن راهنمایی می منظور ارسطو از تکون رشد و تحول و شدن است که هر چیزی را به 

رو، طبیعت  (. ازاین b1014،  1385او در جای دیگر نیز اشاره کرده است که »طبیعت تکون شیء نامی است« )ارسطو،  
دهد و از درون آن را به کمال  که به هر چیز فعلیت و غایت خودش را می   3نیز هست   2است بلکه صورت   1تنها مادۀ اولیه نه 

رساند و چون طبیعت صورت است، پس غایت هم هست. طبیعت نظمی خارجی است که جایگاه و مسیر خود می 
برند. بنابراین، در  چیز پی می نیکوی هر چیزی را معین کرده است و یونانیان، با مشاهدۀ آن، به منطق عملکرد آن در همه 

رو هستیم، زیرا در آن خداوند نیز همان طبیعت است، زیرا  الهی روبه -یونان و در نظام فلسفی ارسطو، با نظمی طبیعی 
چیز را ترین در میانِ تمام چیزهاست. این نظم، چه از خارج و چه از درون، همه طبیعت غایتمند است و، بنابراین، الهی 

 .  (a252  :1385)ارسطو، « علت نظم است »از نظر ارسطو خود  یعت«طب» زیرا ،  4دهدالشعاع خود قرار می تحت 

 
 ( a1015: 1385. )ارسطو،  مادۀ اولیه به دو معنی است: یکی اولیه نسبت به این شیء خاص و معین و دیگری مادۀ اولیه به صورت کلی  1
تر است نویسد که »طبیعت بیشتر شبیه صورت است تا ماده، زیرا دربارۀ یک شیء گفتنِ اینکه این فلان شیء معین است، هنگامی درستمی طبیعت ارسطو در کتاب  2

 (. a1015: 1385یافته باشد نه در زمانی که هنوز بالقوه است« )ارسطو،  که شیء فعلیت
 (. a1015: 1385ها« )ارسطو، مرکب است، مانند جانوران و اجزای آن -یعنی ماده و صورت –»شیء طبیعی از این دو  3
گشت که از جهان انداز خاصی برمینویسد که »حق طبیعی در شکل کلاسیک آن به چشم، درخصوصِ این موضوع می حقوق طبیعی و تاریخلئو اشتراوس در کتاب    4

برای همهبینشی غایت و سرمنزلِ مقصودی  داشت  تقدیری طبیعی چیز میاندیشانه  از  دارند،  پایانی طبیعی  که همۀ موجودات طبیعی  بود  معتقد  دیدگاه  این  پذیرفت. 
 . ( 24: 1393کند« )اشتراوس،  ها تعیین میبرخوردارند که خوب و بد اعمال را برای آن



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   134

  یعت در کنار طب  یزوجود دارد که ارسطو از آن ن  یزنمانند بخت و اتفاق    یگری ، عنصر دامور الهی و    یعت از طب  یربه غ
م  به  1گوید.ی سخن  را  بخت  در ارسطو  اوّلیه  و  اصلی  متافیزیکی  مفهوم    روایتی   و   کندمی   مطرح  اخلاق و فیزیک  عنوانِ 

اما    اندتصور کردهبخت را علّت    اگرچه  که   کندشدت انتقاد می به از اسلافش  فیزیک   در  او.  دهدمی   ارائه  آن   از  مندنظام
برخی چیزها که برآمده از    ۀ ها دربار»همگی آن   :اندبدون توضیح رها کردهو ضرورت را    ، نسبت آن با صناعت، طبیعت 

داشتند«  حداقل باید توجّهی به این چیزها می   ،پس  .انداند سخن گفته بخت روی داده   بخت و بعضی دیگر که نه ازرویِ 
از نظر ارسطو، بخت امری مشخص نیست و اصلًا »به حکم ضرورت باید نامعین باشد«. به    (. a 196:1385ارسطو،  )

ها ناتوان است«  دانند که عقل آدمی از پژوهیدن آن همین دلیل، به اعتقاد او، »آدمیان بخت را از مقولۀ امور نامعین می 
به علل عقلی و طبیعی    را   فیزیک، بخت  دفتر دوم   چهار تا ششفصول    در  (. ارسطو، a197 و  b196:  1385)ارسطو،  

گیرد و آنجا که طبیعت امور بر انسان هویدا  ها در نظر می م و بالذات علت پدیدهکاهد. او طبیعت را مقدفرومی عرضی  
جهت، آن دو را علت مؤخر و بالعرض توصیف  دهد و، ازاین ها را به بخت و اتفاق نسبت می نیست علت پدیدآمدنِ آن 

ها باشد،  بتواند علّت آسمان   اتفاق و بخت هرقدر هم که    ، بنابراین است.  بخت مؤخّر از عقل و طبیعت   ، روازاینکند.  می 
 (. a197و  b196:  1385)ارسطو،  ندضرورت، علل مقدم کیهان و بسی چیزهای دیگربه  ، عقل و طبیعت 
های بعد از او، در روم و مسیحیت، بخت واقعیتی مستقل داشت. در این  های پیش از ارسطو و حتی دوره در دوره 

دادند.  شان بود به بخت نیک یا بد نسبت می دوران بخت و اتفاق عنصری جوهری بودند و مردم اموری را که بیرون از اراده 
ها تجسم گونه برای آن کرد، در هیبتی مهیب و الهی به دلیل اینکه »بخت اموری را که بیرون از نیروی انسان بود کنترل می 

،  1377اند« )ماکیاولی،  یافته بود و، به همین دلیل، برای فورتونا، خدای بخت، بیش از همۀ خدایان دیگر پرستشگاه ساخته
رده و حتی پرستش آن را  (. برخی بخت را یکی از اسباب پوسیدۀ الهی و فراتر از قلمروی ادارک انسان برشم194ص.  

  (. 61، ص.  3، ج1405،  سیناابن اند )یکی از مناسک دینی خود قرار داده و، به همین منظور، بتی به نام آن انتخاب کرده
گویند هیچ امری به  برخی افراد می نویسد که  ، به این تصور پرداخته و می فیزیک در ابتدای فصل چهارم دفتر دوم   ،ارسطو

دهیم علّتی معین دارد... همواره پیداکردن علّت  دهد بلکه هرچه را که به بخت و اتّفاق نسبت می علّت بخت روی نمی 
عقل بشری، ناروشن    روحانی برای عنوانِ چیزی الهی و  به   ، دانند کهبخت را علّتی می   درمقابل، برخی دیگر  ...ممکن است 

عنوانِ امری مهیب  کند و سایه آن را به حفظ می   اگرچه نیروی بخت را همچنان   ارسطو   (.a  196:  1385ارسطو،  ) است 
که  دهد  کند و توضیح می نظر می حال، از حقیقت بیرونی آن صرف سازد اما، بااینو ترسناک بر جهان هستی حاکم می 

غیرمترقّبه    رخدادیتوضیح    صددِ که در  فردی نیست بلکه علّتی است در ذهن آن   فوسیس اتّفاق واقعیّتی جوهری با یک 
 EE, VIII, 2, 1247) زمان یک علّت است توان سؤال کرد که چگونه بخت هویّتی غیرجوهری و هم است. در اینجا می 

 
دهد که »فرق میان اتفاق و بخت  (، ادامه می1385a : 197تری است« )ارسطو،  نویسد »اتفاق مفهوم عامدربابِ تفاوت میان بخت و اتفاق ارسطو، پس از آنکه می  1

گوییم که آن شیء برحسبِ بخت به  آید، نمیدهند بیشتر از موارد دیگر است، زیرا وقتی شیئی برخلافِ طبیعت به وجود میدرموردِ اموری که به حکم طبیعت روی می
 (. b197، 1385گوییم که برحسبِ اتفاق به وجود آمد« )ارسطو، وجود آمد بلکه می



  135                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

b 8-9)   توان آن را حقیقتی مستقل دانست که با اراده خود آنچه فراتر از توان انسان اگر بخت امری جوهری نیست پس نمی  
ها، در زمانی واحد  داند که، باوجودِ مجموع آن کند. او بخت را همان مجموع شرایطی می قرار دارد کنترل و مدیریت می 

به پدیدآمدنِ رخدادهایی در عرصۀ عمل می  به طبیعت امور رخ  منجر  شود که خارج از اراده انسان و در جهل نسبت 
 کند:  دهد. ارسطو در مثالی تصور فوق را چنین توصیف می می 

طوفان )علت تصادفی و اتفاقی( در شهر    خاطرِ گیرد )علت فاعلی( که به آتن سفر کند. به فردی تصمیم می 
-ها )علت مادی( تصمیم می وجود سنگ  خاطرِ های مرغوب و فراوانی دارد. به شود که سنگدیگری پیاده می 

کنند. طوفان آن علت تصادفی  کند و در آن خانه زندگی می ای بسازد. سپس با زنی ازدواج می گیرد در آنجا خانه
 : 1385a)ارسطو،    .رودعلل را پدید آورده و این سلسله محدود است و از این فراتر نمی   ۀاست که این سلسل 

197 ) 

برای    هاانسان کارهایی برای فعلیت بخشیدن به غایات وجود دارد که در دسترس  مجموعه های فوق،  مطابق مثال
دهد، اما در موقعیتی است  کاری برآمده از این مجموعه را انجام می   شخصی . وقتی  شودمحسوب می به غایات    رسیدن 

  ۀ شود که نحو دهد، آنگاه گفته می به قصد آن بوده است انجام نمی  ،که این کار را برای غایتی که انجام کار، اولًا و بالذات
شد،  داد و موفّق می جهتِ آن غایت انجام می اگر این کار را به  ، تحقّق فعل و غایت برآمده از بخت و اتّفاق است. بنابراین

شود علت بیرونی مستقلی  های اتفاقی می اساس، آنچه زمینه رخداد د. براین دیگر این رویداد اتّفاقی یا برآمده از بخت نبو
زمانی چند واقعه است که زمینه رخدادی در زمان و مکانی  مجموعه شرایط بیرونی مانند هم  مانند طبیعت نیست بلکه 

ای  ای پیشین، همایندی مجموعهدهد که، برخلافِ ارادهترتیب، بخت و اتفاق جایی رخ می اینآورد. به ا فراهم می خاص ر
اند اجتماع اموری است  زهایی که اتّفاقی نامیده شده یوجه مشترک آن چ ای را رقم بزنند. وجودآمدنِ پدیدهاز امور سبب به 

ها  داند که جمع آن کیروان این امور عرضی را پیوند نامعمول موارد و فقراتی می   .جمع نیستندکه همواره یا اکثر اوقات قابل 
 (.Kirwan, 1971: 180-82) بدیهی بالذات نیست 

قائل نیست، زیرا، چنان بااین اتفاق  نباید تصور کرد که ارسطو هیچ نوع علّیتی برای بخت و  که او بارها در  حال، 
  متافیزیک  ارسطو در کتاب هفتم طورِمثال،  کند، بخت و اتفاق را در شمار علل آورده است. به عبارات متعددی اشاره می 

  ، ها متصور است: طبیعت، صنعت تنها سه علت برای پدیده»  سلسله علّی را در طبیعت محدود نکرده و معتقد است که 
(.  a1032 :  1385« )ارسطو،  کندو شانس و شانس علتی است که دو علت دیگر یعنی صنعت و طبیعت را همراهی می 

  ۀ دربار(. این کتاب  a-b :  996 1385)ارسطو،    دهدتبیینی متافیزیکی اراده می اتفاق و شانس  برای    فیزیکاو در کتاب دوم  
 ,Dudley)  تواند عامل پیدایی امور باشدکه غیر از علل اربعه است و می کند  می ارسطو علتی تلقی    را علیت است و شانس  

2018, p.8)  . زعمِ ارسطو، بخت و اتفاق عنصری خیالی و توهمی نیست، زیرا او برای  شود که، به با این توضیح روشن می



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   136

ای که حتی آن  گونهداند به گیرد و آن را در امورات جهان دخیل می اتفاق و بخت تأثیری علّی در جهان هستی در نظر می 
 کند.های جوهری تلقی می هرا منجر به پدیدآمدن پدید

 فلسفۀ اسلامی و امکان مهار بخت ازطریقِ تکامل معرفت   .2
جایگاه بخت و اتفاق در فلسفۀ اسلامی، همچون فلسفۀ ارسطو، دارای اهمیت بسیار است. فیلسوفان اسلامی، مانند  

ابن به فارابی،  اتفاق را  و  دادند که مفهوم بخت  را ترتیب  نظامی  قابل گونه سینا، و سهروردی،  کنترل بدانند. در سنت  ای 
کند که جهل انسان سیطره داشته باشد و انسان با  مهار است، زیرا بخت جایی ظهور می فلسفی ایرانی بخت عنصری قابل 

اساس، بخت، برخلافِ دیدگاه  تواند چیره گردد. براینشان، درحقیقت، بر تصادف و بخت می یافتن به علل واقعی آگاهی 
های جهان ناشی  ارسطویی، واقعیتی بیرونی نیست، زیرا اساساً بخت ناشی از بدفهمی ما نسبت به اسباب علّی پدیده

معلولی  –شود، به این صورت که اگر انسان این سوءفهم را نسبت به اسباب پدیدارهای جهان برطرف کند، واقعیت علّی می 
ها نسبت خواهیم  جایِ انتساب کور واقعیات به مفهوم پوچی مانند بخت، به علل آن خود را بر ما آشکار خواهد کرد و ما، به 

، هر رویدادی در  . از نگاه اوکندی م   نییمند تبتام و نظام  ت یجهان را براساسِ اصل عل  شناسی، سینا، در هستی ابنداد.  
ما ناشناخته    یاگر برا  ی حت دهد،  ی بدون علت رخ نم  یداد ی رو  چ یهو    افتد جهان ناشی از سلسلۀ علّی ضروری اتفاق می 

  1(. 455  .، ص1ج  ،1405،  سینا« )ابناتفاق محض   هیف  سیموجب علل مرتّبة، و ل  ی الوجود فإنه جارٍ عل  ی ما ف  کلّ »  باشد.
معلولی وجود  –پس مطابق سنت فلسفۀ اسلامی، به دلیل اینکه همه امور این جهان براساسِ ناموس الهی و اسباب علّی 

در فلسفۀ اسلامی، بخت    معنا خواهد بود.شناسی بی ای از امور به مفهوم ناشناختۀ اتفاق در هستی یابند، انتساب پاره می 
بودنِ علل رویدادهاست. به این معنا که، چون نسبت به اسباب  حاصل سوءتفاهم نسبت به علل ایجادی امور و ناشناخته 

، ص.  5، ج1405،  سیناابندهیم )ها اهل هستیم، آن را به امری ناشناخته و مبهم مانند اتفاق نسبت می وجودی پدیده
 .مستقل ندارد  ی خارج  ت یاست و واقع ی از جهل انسان ی موهوم و ناش ی امر سینابخت نزد ابن ن،  یبنابرا  2(.237

  به   که   کسی   اتفاقاً به آنجا  رود در  بازار می   خرید به   برای   ندرت به   که   کسی   که   است   این  باره مشهور دراین   مثال
  سرنوشت   خوردنِ رقم  گاه   مواردی   در چنین  .خود شود   مال  بازیافتن   به   برخورد کند و موفق او بدهکار بوده است  

  ویژه خود بوده   اسباب  انتظار صرفاً معلول   خلاف  ۀنتیج  که دهند، درحالی می   نسبت   و اتفاق  بخت   عامل   را به 
گاه   این  از  هریک   به   منتهی   از سیر وقایع   که   کنیم   را فرض   که اگر کسی ، چنان است  باشد، از منظر    رویدادها آ

 (. 66- 65، ص. 4، ج1405سینا، ابن ) است و ضروری  بینی پیشکار عیناً قابل  او فرجام

 
لا یمکن حدوثه بالبخت   أن الکلّ   «السماع الطبیعي »قد بیّن في    أن الکل لا یمکن حدوثه بالبخت و الاتفاق و کذلك العالم فی جمل  «السماع الطبیعی »و قد بین فی   1

 . و الاتفاق 

 « عنّا، فإذا جهلناها عُدّ ذلک اتّفاقاً  ةیّ بالبخت إنّما هو اجتماع أسبابٍ خف سمّیی ما» 2



  137                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

شناسی باز  جایِ اینکه جایی برای اتفاق و بخت در هستی به   الاشراقحکمة با این رویکرد است که سهروردی در  
می  ظاهر  مادی  عالم  در  آنچه  »تمام  که  است  مدعی  می کند  ظاهر  قاهره  انوار  از  الهی  پیوستۀ  تقدیر  به  شود«  شود 

-ترتیب، برخلافِ دیدگاه ارسطو، اتفاق هیچ جایگاهی در نظامی هستی این( و به 127، ص.  2، ج1380)سهروردی،  
وسیلۀ  ها به شود دقت کنیم، آن کند که اگر در انواع متوالدی که در جهان مادی واقع می ناسی ندارد. او در ادامه اظهار می ش

به وجود    ها به صِرف اتفاقیابند و نباید تصور شود که آن مانند و استمرار می توالد اشخاص و تعاقب افراد محفوظ می 
صورتِ اقلی  آمدند، زیرا امور اتفاقی به صورتِ مستمر و دائمی و نه حتی اکثری به وجود نمی اند وگرنه انواع متوالده به آمده

، ص.  4، ج1380اساس، او معتقد است که هیچ امر اتفاقی در عالم وجود ندارد )سهروردی،  دهند. براین و نادر رخ می 
(، زیرا اگر امور اتفاقی در عالم ممکن باشد، در آن صورت باید حصول انسان از غیرانسان و اسب از غیراسب و  233

که چنین موضوعی امکان ندارد و همه انواع دائمی هستند و بر شکل یکسان و بدون  نخل از غیرنخل جایز باشد، درحالی 
ترتیب، سنت یونانی دربابِ  این(. پس، به 130، ص.  4، ج 1380پیوندند )سهروردی،  تغییر و تبدل در نوعشان به وقوع می 

گیرد و مفهومی که در  ی، مورد دگردیسی بنیادی قرار می ویژه سهرورد شناسی اتفاق در فلسفۀ اسلامی، به جایگاه هستی 
شود و باور به آن نتیجۀ  تفاهم تقلیل داده می عنوانِ عنصری مؤثر در جهان هستی مطرح بود تا درجۀ سوء اندیشۀ ارسطو به 

 شود.  جهل انسان قلمداد می 

 سیطرۀ سیاسی طبیعت و بخت: آیین بردگی انسان در اندیشه ارسطو .3
کند و، در عرصه سیاسی، بخشی  شناسی به قلمروی سیاست وارد می ارسطو مفهوم طبیعت و بخت را از قلمروی هستی 

دهد.  از علیت موجود در استقرار ایدۀ سیاست در جهان ماده را به طبیعت دارای غرض و بخشی دیگر را به بخت نسبت می 
به طبیعت زندگی  زعمِ ارسطو، غایت زندگی در پلیس رسیدن به سعادت و فضیلت عقلانی است و غرض مذکور باتوجه به 

ناچار، جهل خود به  کند، بهکشف برای انسان تلقی می شود. او آنجا که طبیعت را امر سیاسیِ غیرقابل در مدینه محقق می 
گیرد  در نظر می   عنوانِ حقیقتی مؤثر در تعین ایدۀ سیاست در جهان مادیدهد و آن را به طبیعت را با عنوان بخت پوشش می 

دربارۀ حکومت ایدئال    ، کهیاست سکتاب هفتم و هشتم    کند. ارسطو، در و یاری شانس را در این زمینه مؤثر تصور می 
م   وست ا با  یاپاره »  نویسد که ی م کند،  ی و تحقق آن را به بخت واگذار  «  در هر کشور فراهم باشد  یش ازپ   ید از مواهب 

انسان شکل    (.312، ص.  1363)ارسطو،   رفتارهای  اینکه  از  انسان، پیش  افعال  قلمروی  امور هستند که در  از  برخی 
-دهند و ساختار و شاکلهبگیرند، وجود دارند. این امور مواهبی هستند که رفتارهای انسان و سیاست را تحت تأثیر قرار می 

-می   سیاست د. او در کتاب  دانکنند. ارسطو وضعیت پیشین را محصول بخت و اتفاق می بندی امر سیاسی را متعین می 
  ین ا  یراز   ،مند باشدبهره  شوندی بخت حاصل م   یاریفقط به  آنچه  که حکومت ما از    یمآرزو کن   یدبا  ، روازایننویسد که »



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   138

  1(. 312، ص.  1363)ارسطو،  «  وردۀ بخت است آاز مواهب فقط فر  یاکه پاره   ایمیرفته عنوانِ اصل متعارف پذنکته را ما به 
بر هستی  علاوه  معرفت ارسطو،  و  می شناسی  وارد  را  طبیعت  سیاست  حوزه  در  ریچارد کروت  سازد. چنان شناسی،  که 

عنوانِ یک جریان و پیشرفت طبیعی نگریسته  نماید که از منزل به شهر به دهد، »ارسطو فرایندی را مشخص می توضیح می 
 (.Richard Kraut, 2002, pp. 241-242)شود« شود و طبیعت مفهوم مرکزی سیاست ارسطو تصور می می 

(. طبیعت فرد را برده قرار داده  147، ص.  1401،  1الگوی مربوط به طبیعت، همانا الگوی تبعیت است )مکللند، ج
تواند  (. پس اگر چنین باشد، اراده انسان نمی 149، ص. 1401، 1کند )مکللند، جها تفاوت ایجاد می است و میان انسان 

تواند بر همه طبیعت استیلا یابد،  ها غلبه کند. در اندیشۀ ارسطو، ازآنجاکه انسان برده طبیعت است و نمی بر این تفاوت 
ماند و چون بسیاری از امور جهان برای او  به همین دلیل، حوزۀ طبیعت و اسباب پدیداری جهان برای او مجهول باقی می 

کند و در  خود باز می  عنوانِ امری مبهم در نظام اندیشه او جای استواری برایمجهول و ناشناخته است، بخت و شانس به 
سببِ اینکه انسان قادر  شود. اما در سنت فلسفی شرق عالم اسلامی، وضعیت به مهار ظاهر می قامت حقیقتی غیرقابل 

شود،  دلیلِ اینکه فیلسوف واضع قانون شرع و سیاست محسوب می است از اسباب جهان هستی مطلع شود و همچنین به 
شود و انسان قادر است که همه مناسبات خود را ازرویِ آگاهی و اراده و فاعلیت خود  پذیر می اساس، بخت مهار براین

هایی از زندگی سیاسی  کند که باید آن جنبهدلیلِ بردگی انسان در ساحت سیاسی است که ارسطو اظهار می سامان دهد. به 
می  عقیم  و  خنثی  را  طبیعت  اغراض  که  اینرا  اما  کرد  اصلاح  یا  گذارد  کنار  یا  به   کند  است  اقدامی  بلندپروازانه  غایت 

شود که انسان خود را به نظم طبیعت نزدیک سازد اما در فلسفۀ  (. در یونان تلاش می 135، ص.  1401،  1)مکللند، ج 
شدن به نظم موجود در طبیعت نیست بلکه انسان در تلاش است تا، با مهار طبیعت،  ایرانی غایت کوشش آدمی نزدیک
ترتیب، نظمی مبتنی بر عقلانیت اتحادیافته با خویش را در جهان و قلمروی سیاست  اینخود را برفرازِ آن مستقر سازد و، به

گر اتفاقاتی رقم بزند. در چنین شرایطی، نظم عالم احسن و همچنین نظم این عالم در دستان ما نیست و ما صرفاً مشاهده
که طبیعت و بخت رقم می  اتفاقات و هستیم  این  و فهمیدن  توان  نزدیک   زند  تنها  و  آن تنها هدف  به  بیشتر  شدنِ هرچه 

کند و ازطریقِ این بندگی قدرت خلاقانۀ خود را در مبارزه با  کنشمندمان خواهد بود. این مبنا یونانیان را بندۀ طبیعت می 
کنند. در تأیید این نتیجه، لئو اشتراوس نیز معتقد است که »از  دهند و در حد یک ابژه سقوط می وضع موجود از دست می 

ما اسباب افلاطون  نظر  از  یا  و  بردگی واقع شده است  موارد در  از  در بسیاری  ما  بازی خدایانیم«  نظر ارسطو، طبیعت 
Strauss,1975, p. 85)  .) 

به اعتقاد ارسطو، وقوع سیاست ایدئال در جهان ماده به اغراض متعددی بسته است. از یک سو اغراض طبیعت و  
دسترس، برای هم مناسب نباشند )یعنی فاسد  از سوی دیگر اغراض بخت و اتفاق. او معتقد است که اگر ماده و مردم قابل 

»ارسطو معتقد    . (Strauss,1975, pp. 84-85)تواند برای ایجاد بهترین حکومت به ما یاری برساند  باشند(، تنها بخت می 

 
  ،اصطلاح به  ی،حکومت بسته به اتفاق است و ارسطو  ینبهتر   یافتنِ افلاطون، تحقق  یجمهور  براساسِ که »معتقد است    یک کلاس   یاسیفلسفۀ س  لئو اشتراوس دربابِ  1

 (.Strauss,1375, pp. 84-85« ) به شانس وابسته است یمرژ ینموافق است و معتقد است که تحقق بهتر  طونمورد با افلاینبه اعتقاد اشتراوس درا  یز ن یسترئال 



  139                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

اما تنها به شانس یا    است هر کسی که تصمیم دارد اجتماع ایدئال را به واقعیت بیاورد، نیاز به همکاری بخت نیک دارد.
-Richard kraut, 2002, pp. 192)توجهی چون ماده و انسان نیاز دارد«  بخت نیاز نیست بلکه اجتماع ایدئال به منابع قابل 

تنهایی  بخشید و خودِ انسان قادر نبود که به ترتیب، بخت ابزاری بود که ایدۀ سیاست را در قلمروی ماده تعین می اینبه   (.193
اش،  تواند، با استفاده از قوای عقلانی خود نمی خودی ایدۀ سیاست را در جهان ماده محقق کند... . به باور ارسطو، آدمی به 

بتواند تمام معیارها را با  بهترین حکومتی که از هرگونه نقص مبراست مستقر سازد، زیرا قدرت ا و در حدی نیست که 
عنوانِ  یکدیگر در یک زمان محقق کند بلکه برای این اتفاق بایستی شانس بیاورد. در این صورت، امکان دارد که بخت به 

کند و همه را دربرابرِ خود  شود که چون تقویت گردد، جهان را ویران می واقعیتی مجهول و در قامت نیرویی سرکش ظاهر  
تسلیم خواهد کرد. در این صورت، آینده سیاسی امری سربسته و مهیب خواهد بود که چون از نیرو و دانش انسان فراتر  

ها و سوءتدبیر خود، به بختی  مسئولیتی جایِ انتساب آن به بی های خود را، به کند تا انسان ناکامی باز می ای  رود، روزنهمی 
ها و انحطاط روزگار خود خواهد دانست. سیاستی که بررویِ بخت و  مل خرابی سرکش حوالت دهد و تقدیر شوم را عا

توان زوایای پنهان امر سیاسی را فهمید و  که نمی طوری اتفاق تأسیس شده باشد در زمینی تاریک ریشه دوانده است، به 
 برای نیروهای سیاسیِ درون آن توضیحی منطقی داد.  
جهتِ جهل ما از حقیقت بخت، از ما غایب است و ما هیچ نوع  منطق عملکردی بخت در قلمروی سیاست، به 

یابد که  ای نداریم، زیرا اساساً بخت جایی مجال ظهور می ای از منطق عمل بخت در ساحت سیاسی هیچ آگاهی آگاهی 
داند که از دسترس آدمی  صراحت بخت را حقیقتی می ها باشیم. به همین دلیل، ارسطو به ما جاهل به سلسله علّی پدیده

دانند که عقل آدمی  خارج است و انسان هرگز قادر نیست به بخت دست یابد. »آدمیان بخت را از مقولۀ امور نامعین می 
ناتوان است« )ارسطو،  از پژوهیدن آن  دسترس است، در آن  (. اگر بپذیریم که بخت واقعیتی غیرقابل a197:  1385ها 

به غیرقابل  برد. »کنترل صورت  قلمروی سیاسی پی خواهیم  در  مفهوم بخت  غ  یابخت  بودنِ  و  فرّار  کنترل  یرقابل شانس 
)اشتراوس،  است  و کنترل (. چون طبیعت و بخت غیرقابل 84- 85:  1393«  به مهار  وجه دارای خصلتی  هیچناپذیرند، 

کند،  که لئو اشتراوس در کتاب فلسفه سیاسی چیست بیان می انسانی نیستند و تماماً نقطه مقابل امر انسانی هستند. چنان 
ها«  شود که توسط طبیعت هدایت شود نه توسط قراردادها، عقاید موروثی یا سنت »یک انسان درصورتی طبیعی تلقی می 

توانیم از طبیعت  بر طبیعت توسل به قرارداد نیست، یعنی ما هنگامی می  به (. تنها راه غل29- 28، ص.  1391)اشتراوس، 
عبور کنیم که امر انسانی را در قالب قرارداد وارد اندیشۀ سیاسی سازیم، بلکه انسان با غلبه وجودی بر طبیعت قادر است  

جایِ اینکه طبیعت از حالت  ترتیب، لازم نیست که به اینکه نظم طبیعی را از میان بردارد و بر نظم طبیعی غلبه کند. به 
جایِ آن قرارداد انسانی را وارد سازیم، حالتی که در اندیشۀ سیاسی مدرن  کل حذف کنیم و به سیطره خارج شود آن را به 

-صورتی تلاش می لحاظِ زمانی هم متقدم است و هم بهمورد، تجربۀ نظری دیگری وجود دارد که به افتد. دراین اتفاق می 
 نوعی خلع سلاحش کنیم.، با حفظ مفهوم طبیعت، تنها ازطریقِ استیلای وجودی بر آن طبیعت را رام و به شود که



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   140

 مهار بخت و استیلا بر طبیعت: گسترش فاعلیت انسان در جهان هستی   .4
اند و بر این تصورند  برخی برای مقابله با سیطره بخت به سوءتفاهم و جهل انسان نسبت به سلسلۀ علل پدیدارها توجه کرده

بندد.  که اگر از سلسلۀ علل پدیدارها مطلع شویم، در آن صورت بخت سوءتفاهمی خواهد بود که از ذهن ما رخت می 
توانیم سخن از مهار بخت بگوییم  داند. به باور او، ما تنها زمانی می اما سهروردی این توضیح را دربارۀ بخت کافی نمی 

 که خودمان بتوانیم با اراده و فاعلیت خود بخت را کنترل کنیم. 
دهد پوشیدگی،  ای که بخت و اتفاق را در نظام هستی دخالت می تر گفته شد، مشکل بزرگ اندیشهطور که پیش همان 

اینکه بتواند بر این مشکلات غلبه  ناپذیری، و سیطره بیرونی بر جهان هستی است. به همین دلیل، سهروردی برایِ کنترل 
پذیری و فاعلیت  ناپذیری، و سیطرۀ امری بیرونی را به آشکارگی، کنترل کند، بایستی ترتیبی بیندیشد تا پوشیدگی، کنترل 

توضیحی که بخشی از ساختار  درونی تبدیل سازد. به همین دلیل، در اندیشۀ سیاسی سهروردی هیچ چیز غایب و غیرقابل 
کند. این وجو می ا جست سیاست را به عهده داشته باشد وجود ندارد، زیرا او امر سیاسی و اجتماعی را در درون نظام نیازه 

با سه نیروی مؤثر فوق وارد گردد. او معتقد است که   شود سیاست کاملًا در آشکارگی و در رابطهامری است که باعث می 
اند. ما در جهان مادی با وضعیت  واسطۀ نظام نیازها در کنار هم اجتماع یافتهها موجوداتی اجتماعی هستند که به انسان 

شکل و صورت مواجه هستیم. آنچه در این وضعیت وجود دارد استقرار میل است. به این صورت  نامتعین، نامنظم، و بی 
-ها بنیادیاساس، تزاحم میان انسان نماید. براین خود غیر ممکن می خودی ها به سویی میان انسان که، در آن، هر نوع هم 

دهد همان  بات انسانی را در حالت به هم ارتباط می رود، به دلیل اینکه آنچه مناسترین ویژگی این ساحت به شمار می 
 دهد. هایی مشترک به همدیگر پیوند می ها را پیرامون خواسته نظام نیازهایی است که با برقراری شبکه نیازها انسان 

که  را نیازمند شخص دیگری گردانید، اگر چنان   ص چون پروردگار جهان انسان را خلق کرد، ... پس هر شخ
وری است کفایت کندی به ذات خویش،  رها که او را در این عالم ض خواست تا جمله شغل   نیک شخص تکی

اجتماع نیازمند    سببِ ی دیگری از هم نوع خود. ... پس به یر به مددکاری و دستگلّا ممکن نشدی ا  یی تنهابه 
دن به کار آید. پس  م و    بلادسایط آنچه در  و ها و قیام نمودن به مصالح و  ترتیب شهرها و عقد مدینهشدند به 

نوع خود  ج نباشد از وجود انسان و بقای نوع او به مشارکت همآید، علای سبب حاصل م چون نظام هست بدین
  لّا و عدل تمام نشود ا  نو عدل و آیی  نبه آیی  شود الّا ی به دادوستد و دادوستد تمام نم  و مشارکت تمام نشود الّا 

ح شود، پس نیاز باشد به  صری و  گی  و عدل میان خلق همیش   نبایست که این آییی به مقررکننده و عدل و البته م 
و اجحاف و جفا و ناراست را    بگستراندمیان خلق    نآدم تا آن آیی  نی بود هم از جنس ب  ی و ول   بی که ن  ص شخ

تر که رسد  اند ارجحترالح عام میان خلق بگس این مص ی ی که در هستنچنی ص نابود کند. ... پس به وجود شخ 
تر از آن است که این مصلحت بدین  کند، زیادتر و کامل ی وری م ناضرکه اقتضای این آفرینش    ی و لطف ازل 

 (. 453-455، ص.  1377)سهروردی،   گذارد فرو بزرگ 



  141                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

سازد  ها را به همدیگر مربوط می جهتِ نظام نیازهایی که آن ها را به به همین دلیل، او معتقد است که خداوند انسان 
می  سیاست  قلمروی  در  که  هنگامی  او  ساخت.  متمایز  حیوانات  دیگر  دیگر  از  با  انسان  تفاوت  بگوید،  سخن  خواهد 

جهانی زعمِ او، انسان ازآنجاکه در زندگی این کند بلکه، به های عاطفی یا قوه عقلانی انسان تلقی نمی حیوانات را ویژگی 
دهند و زندگی خود را  گرفتن با دیگران نظامی از نیازها را شکل می ها ازطریقِ ارتباط های دیگر نیازمند است و آن به انسان 

بیافرید و از میان دیگر حیوانات ممیّز    شوند »چرا کهدهند، از دیگر حیوانات متمایز می سامان می  ایزد تعالی آدمی را 
بدنی  بصناعات  انسان  نوع  میان  در  دیگر گردانید  را حاجتمند شخصی  )سهروردی، جگردانید، پس هر شخصی   »3  ،

   (. 453، ص. 1380
که در  توان، چنان شوند اما به صرف اتکا به آن نمی ها بر محوری یگانه جمع می اگرچه در درون نظام نیازها انسان 

نظم سیاسی برقرار است، از وحدت در مناسبات انسانی سخن گفت، زیرا نیازمندی من هرچند من را به دیگری نزدیک  
سازد  سببِ اینکه مبتنی بر نفع شخصی است افراد را از هم دور می ، به فی اعتقاد الحکماءموجبِ رسالۀ  سازد ولی، به می 

ترتیب، باید انسجام مناسبات انسانی را در ساحتی غیر از منطق ساحت اینبه   1(.270، ص.  2، ج 1380)سهروردی،  
وجو کرد. حال، سؤال این است که چگونه قرار است نظم و انسجام مادی، یعنی در قلمروی آسمانی و ایدئال، جست 

ایدئال در جهان استقرار یابد؟ آیا حقیقت بیرونی مانند طبیعت و بخت زمینه وحدت ایدۀ سیاست با امر مادی متشدد 
-آورد یا موجود و حقیقتی درونی، در این دو قلمرو، زمینه وحدت و نظم سیاسی جهان مادی بی صورت را فراهم می بی 

طورِمثال، توضیح این امر در  صورت را فراهم خواهد آورد؟ پاسخ به این پرسش بسته به نظامات فلسفی متغیر است. به 
نحوِ بیرونی و ازطریقِ سیطره بخت و طبیعت توضیح  سنت یونانی، که افلاطون و ارسطو نمایندگی آن را به عهده دارند، به

جایِ کنند که برای تبیین مسئلۀ فوق از امکاناتی درونی استفاده کنند و به ایرانی سعی می شود. درمقابل، فیلسوفان  داده می 
شود که از هر دو  نظم به موجودی توجه می توسل به حقیقت بیرونی مانند بخت برای استقرار ایدۀ سیاست در ماده بی 

نماید.  نظم را ممکن می مند است و همین عنصر درونی زمینۀ گذار از ایدۀ سیاست به مادۀ بی ساحت ماده و ایده بهره 
توان آن را فهمید و ساختار  شود که می گردد و در شمایلی آشکار می اینجاست که بخت از قدرت متافیزیکی تهی می 

دهد که هیچ سازوکاری برای ایستادگی بر مقابلش مهیا  چگونگی آن را توضیح داد. بخت جایی نیروی خود را نشان می 
واسطۀ آن دربرابرِ بخت بایستیم و دوام بیاوریم، موفق خواهیم شد که  گر بتوانیم منطقی را تدارک ببینیم که به نباشد. اما ا

برای خروج از سیطرۀ بخت راهی پیدا کنیم. بخت امری خارج از قدرت انسان نیست که بر او سیطره داشته باشد. بخت  
 2کند که دربابِ کنترل آن نیندیشیده باشیم.هنگامی سیطرۀ خود را بر انسان تحمیل می 

 
 . 270: 1380، 3سهروردی، جبرای مطالعه بیشتر نک. « و مضبوطا قانونا لهم یقنن ممن فلابد الدنیا احوال فی منصفین غیر  خره فان الناس غافلون عن الآ» 1
و    ر ی عاقل آن است که با تدب  ی ول دهد  یبخت رخ م  و حوادث براثرِ   شامدهای پ  یگاه  اگرچهکند که »صریحاً اظهار می  السیاسةسینا در رساله  به همین دلیل است که ابن 2

ر بالبخت أحیاناً، فإنّ العاقلَ مَن استعدَّ لها بالتدبیر و الرأي، حتّی   و«: »آن آماده شود تا اثر بخت را ناتوان کند یدرست برا  شهیاند   جعل یإن کانت النوازلُ و الحوادثُ تُدبَّ
البختِ ضع  )فاً ی أثرَ  سل  ینسخه خط،  اسة یالسرساله  ،  سیناابن«  منقل  نیا (.  12برگ  ه،  ی مانیکتابخانه  انکار    رمنتظره ی غ  یدادهای وقوع رو  سیناابن   که  دهدیقول نشان  را 



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   142

برایِ ازاین به رو،  صورتی معقول کنترل و اداره شود و آن را به مرتبۀ  اینکه وضعیت نامتعادل موجود در نظام نیازها 
ها اجتماع و سیاست ایدئال در زمین  واسطۀ آن افتد تا بهاجتماع ایدئال ارتقا دهد، به ضوابط عقلانی و مشروع نیاز می 
اجتماعی  راهی جز ضوابط  یعنی هیچ  میسر گردد،  نیازها  نمی – نظام  زمین  سیاسی  در  ایدۀ سیاست  پدیدآمدنِ  در  تواند 

کننده باشد. برای سهروردی، سه مؤلفه در پدیدارساختنِ ایدۀ سیاست در جامعه از اهمیت فراوان برخوردار است:  کمک 
قوانین مضبوط    ،تلویحات( مصالح عمومی و مصالح زمانه. او، در  3( شارع و واضع قانون، ) 2( قوانین مضبوط، )1)

واسطۀ حکیم است که برپایۀ مصالح عالم  دهد و معتقد است که قانون به ارتباط می   1اجتماعی را به فیلسوف و نبی –سیاسی 
کار و هدف    2(.96، ص.  1، ج1380کند )سهروردی،  و اقتضائات زمانه قوانین مضبوط را برای اداره جامعه وضع می 

)سهروردی،    سویِ خداوند است بشر به   دادنِ سوق  نبی از نظر سهروردی تقنین قانون برای مصالح اجتماعی وفیلسوف و 
 (.  270، ص.  2، ج1380

به  ایندرحقیقت، سیاست  مناسباتِ  امر درونیِ  بر  بر بخت و طبیعت  آن  ابتنای  و  جایِ  انسانِ عاقل  مانند  جهانی 
یابد که هر دو حاصل اراده و کوشش فردی انسان روی زمین است نه نیروی مهیب و سرکشی صاحب فضیلت ارتباط می 

به  به مانند بخت.  توانسته است،  که  میسر است، حکیمی  ازطریقِ حکیمی حاکم  مناسب  او، وجود شرایط  واسطۀ  زعمِ 
سببِ  بندی و کنترل و اداره نماید. او به تکامل خویش و اطلاع بر منطق عقلانی جهان، امر سیاسی را برپایۀ آن صورت 

پذیر ن واسطۀ انسان امکاداند که در تناظر با مصالح زمانه به ای می آنکه تحقق ایدۀ سیاست را در واقعیت منوط به ضابطه
بندد تا سیاست ایدئال را محقق سازد کاملًا با انسان و شرایط  شود، به همین دلیل تمام نیرویی که سهروردی به کار می می 

چیز  افتد و همه ای برای ادارۀ سیاسی و کنترل اجتماعی نیاز نمی رو، هیچ امر غایب و پوشیدهروزگار او در پیوند است. ازاین 
جایِ یابیم و به ترتیب، در اینجا از سیطره طبیعت و بخت در سیاست نجات می اینشود. به در آشکارگی و وضوح برگزار می 

وار از طبیعت تبعیت کند و کنترل امور خود را به هیبت بخت ترسناک بسپارد، تماماً به نیروی انسانی  اینکه انسان برده
ر مانند انسان موجود در سنت یونانی درگیر سیطره  دهد که دیگسپارد. درحقیقت، او تصوری از انسان به دست می می 

طبیعت و بخت در مناسبات انسانی نیست بلکه چنان قدرتی در اداره جهان و امر سیاسی به دست آورده است که تمام  

 
آن را    تواندی حاکم م  ر یدارد و عقل و تدب  یفرع  یبخت نقشاست،  یدر س  ،که  دهدینشان م  انیب   نیا .  داندیبر بخت م  هیرا برتر از تک  یز یرنقش عقل و برنامه  اما.  کند ینم

گاه به »بخت« نسبت داده    دیرهبر جد   کیسپاه و ظهور    کیشکست    ای  یروز ی پادشاه، پ   یهمچون مرگ ناگهان   یا رمنتظره ی غ  یرخدادها،  یاسیس  یزندگ   ر . دمهار کند
را    دادهای رو  نی اثر ا   تواندیم  یزی رو برنامه  ر ی خردمند با تدب  استمداری. او معتقد است که س دهدیقرار م  تیدر چارچوب قانون عل  ز ی را ن  دادهای رو  نی ا   سینا. ابنشودیم

 .  کاهش دهد

کشاند و از سوی دیگر مصلحت عمومی واسطۀ ختم نبوت به انسداد نمی داند و تداوم ارتباط انسان با امر الهی را بهدلیلِ اینکه از یک سو شرع را با عقل مطابق میاو به  1
ترتیب، تشخیص مصلحت  ایندهد. بهدهد، به همین دلیل تشخیص مصالح عمومی را به عقل کامل انسان ارتباط میرا برپایۀ قانون شرع و عقل مورد سنجش قرار می

باره را، که  گذارد و انحصارطلبی دراین طریق، راه رسیدن به چنین مقامی را برای هر انسانی باز میگیرد و، ازاینعمومی و کاربست آن در جامعه حالتی تغلبی به خود نمی
 کند.ویژگی نظامات اقتدارگرایانه است، نفی می 

 فلابد لهم من شخص هو الشارع المعیّن لهم منهجا یسلکونه  2



  143                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

کند.  قانون مبتنی بر مصالح عمومی استنتاج می –مصالح عمومی –ساختار سیاسی را در ترکیب نسبتی از عقل حاکم سیاسی 
گیرد که  کنندۀ قانونی در نظر می داند و وجود او را تمامتر می او، در میان این سه عنصر، شارع و قانون گذار سیاسی را مهم

 به سنّتی و عدلی، و  شد ]الّا و معاملت تمام نمی کند که »به همین جهت، او اظهار می   دهد.اجتماعی را انتظام می نظام  
(. وی در رسالۀ لغت  454، ص.  1380،  3« )سهروردی، ج گستری نهنده[ و عدل  به سنّت شد الّا سنّت و عدل تمام نمی 

کند که، با نگاه در آن، بر امور غیبی و همه  نما توصیف می موران حکیم سیاسی واضع قانون سیاسی را صاحب جام گیتی 
کند و،  نما را خود حکیم سیاسی توصیف می کند. در ادامه، سهروردی جام جهان قوانین هستی و انسانی اطلاع پیدا می 

تبعِ آن، قوانین هستی  غیبی و، به   ترتیب، در قالب شعری اندیشه خود را دربارۀ اینکه انسان با رجوع به خود همه امور اینبه 
 کند:آورد چنین بیان می و سیاسی را از درون خود بیرون می 

 بودم  من  جم نمای جهان  جام  خود                 بشنودم  جم  جام  وصف چو استاد ز
 ـآن ج                   کنندیاد می   نمای  هانــج  امــج از  ماست ۀ ام دفین کهنه پشمینـ

(.299، ص. 1380، 3)سهروردی، ج                  
سببِ همین ناپوشیدگی انسان قادر است بر  ترتیب، ساختار امر سیاسی هیچ پوشیدگی برای انسان ندارد و به اینبه 

طریق، راه نفوذ بخت را در عرصه سیاست  ساختار سیاست استیلا یابد و قدرت خود را کاملًا بر آن اعمال کند و، ازاین
شود که سهروردی، برخلافِ ارسطو، به طبیعتی که بر رفتار سیاسی انسان حاکمیت منتفی سازد. با این توضیح روشن می 

نوعی برده آن است باور ندارد، زیرا اینجا قانون سیاسی، ازطریقِ حاکم، مطابق با مصالح عقلانی جهان  دارد و انسان به 
سهروردی نیز نظمی    درست است که در رود.  شود و قانون طبیعیِ فراتر از انسان با این سخن از بین می مادی، وضع می 

خارجی و عقلانی بر جهان حاکم است و نه نظمی ذهنی و سوبژکتیو اما در اندیشۀ سهروردی ازآنجاکه انسان قادر است  
واسطۀ اکتساب واضع قانون بودن به امری درونی تبدیل کند، نظم بیرونی  نظم بیرونی را ازطریقِ ارتقای وجودی خود و به 

 شود. عنوانِ وحدتی با انسان ظاهر می حیث متعالی نسبت به انسان ندارد و به 

 جدال فره کیانی و بخت در تمهید ماده و مردم مناسب برای تأسیس بهترین حکومت  .5
عنوانِ موضوعات پیشین، همواره در قلمروی سیاست بایستی مهیا باشند و انسانی که در  در سنت یونانی، برخی امور، به 

ویژه ارسطو،  نهد از این امور پیشین برای تأسیس حکومت سیاسی استفاده ببرد. سنت یونانی، به زمین سیاست گام می 
ها نقش مؤثری ایفا کند بلکه حقیقت  تواند در پدیدآمدنِ آن گاه نمی داند و او هیچ امور پیشین را از دست انسان بیرون می 

دیگر مانند بخت باید باشد تا آن کاری که انسان قادر به تأمین و محقق ساختن آن نیست ممکن سازد. یعنی قلمرویی از  
و تنها کارِ ممکن این است که  ها را ندارد  ناپذیر در سیاست وجود دارد که انسان قدرت نفوذ به آن امور صلب و انعطاف

به تا  بایستد  بخت  انتظار  در  منفعلانه  آن باید  می واسطۀ  ناممکن  که  کاری  آن  بخت محقق شود.  ها  به دست  لئو  نمود 
ارسطو، همانند دیدگاه افلاطون، به بخت وابسته  ۀ  امکان تحقق بهترین رژیم، در فلسف»معتقد است که    یزاشترائوس ن

( مناسب فراهم نباشد و اینکه این شرایط  ۀ)ماد   نظر ارسطو، بهترین رژیم تأسیس نخواهد شد اگر شرایطِ   است. براساسِ 



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   144

(.  85-84، ص.  1393« )اشترواس،  گذار )تکنه( بلکه اساساً به بخت وابسته است فراهم شوند یا نه، نه به هنر سیاست 
تواند برای  دسترس برای هم مناسب نباشند )یعنی فاسد باشند( تنها بخت می »یعنی اگر به اعتقاد ارسطو ماده و مردم قابل 

برساند«   یاری  ما  به  حکومت  بهترین  خود    (.Strauss,1975:84-85)ایجاد  اقتدار  با  انسان  اینکه  از  پیش  درحقیقت، 
ساختار قدرت سیاسی را محقق سازد، باید ازپیش شرایطی ماتقدم در جامعه انسانی پدیدار شود. شرایط پیشین در سنت  

ها ندارد و بایستی بخت قبل از هر  دسترس است و خود انسان هیچ دخالتی در تحقق آن یونانی همان ماده و مردم قابل 
اقدامی ازسویِ انسان آن را برای جامعه سیاسی فراهم کرده باشد، این در حالی است که سهروردی چنین شرایط پیشینی 

دهد. سهروردی برخلافِ  کند و هیچ امر ماتقدمی را در تأسیس نظامی سیاسی شرط قرار نمی را در سیاست لحاظ نمی 
ترتیب، زمینه تحقق بهترین حکومت  اینصلاح تبدیل کند و، به تواند فساد مردم را به  ارسطو معتقد بود که حاکم سیاسی می 

برد بلکه  گیرد و سهروردی با بخت سیاست را جلو نمی را مهیا سازد. اینجاست که در تقابل با اندیشه سهروردی قرار می 
جایِ احاله به بخت، به  رو، او رعیت مناسب و صالح را، به ازاین   کند.با در دست گرفتن بخت نظام سیاسی را اداره می 

به 417، ص.  1383)شیرازی،  دهد  تدبیر خلیفه ارتباط می  ترتیب، سهروردی فراهم ساختن ماده و مردم مناسب  این(. 
سپارد و آن را به ساختار سیاست عینی و اراده و فعالیت حاکم سیاسی ارتباط  برای تحقق سیاست ایدئال را به بخت نمی 

صول ماده و مردم مناسب را از سلطه بخت خارج کند و به انسان واگذار نماید، به نیروی  اینکه ح دهد. سهروردی برایِ می 
درونی در انسان نیاز داشت تا ازطریقِ آن بتواند مردم و ماده مناسب را برای جامعه سیاسی تمهید کند. این نیروی درونی  

سازد همان فره کیانی  سازد و با تدارک ماده و مردم مناسب نیروی بخت را مهار می که انسان را در مقابل بخت مقتدر می 
گذارد  شود، حکیم سیاسی در اجسام و نفوس تأثیر می است. او معتقد است زمانی که فره کیانی در درون انسان حاصل می 

(. پس این وظیفه حاکم سیاسی است  91، ص.  1380، 4کند )سهروردی، جها را در جهت جهان نوری اصلاح می و آن 
کند تا ماده جهان را، با سوق دادن آن به آبادانی و عمرانی، آماده حکومت سیاسی سازد،  وی درونی خود تلاش می که با نیر
   1( 186، ص. 1380، 3گردد )سهروردی، جمی و کامل  مدر عصر او نشو نبات و حیوان تما  زیرا تنها
ترتیب، مطابق دیدگاه سهروردی، نباید به امید چیزی واهی و خیالی در عالم بنشینیم و برقراری نظام سیاسی  اینبه 

بایستی با فاعلیت خود در جهان هستی زمینه رشد مادی و  مطلوب را به فعالیت بخت در جهان گره بزنیم بلکه انسان  
انسانی را آماده سازد و موانع ایجاد نظمی سیاسی را ممکن سازد. در این تصور، تا زمانی که انسانی حکیم در جهان به  

شوند و طبیعت امکانات مادی خود را از  ریاست نرسد، جهان بسامان نخواهد شد و عناصر هستی از اعتدال خارج می 
عناصر از  شد،   واسطۀ حضور حکیم با فر و کیاست است »که چون سنگ سکینت بر او مسلّطانسان دریغ خواهد کرد. به 

  - 188، ص.  1380،  3گردد« )سهروردی، جو منفعل گشته و جهان به اعتدال گراییده و خیر و برکات بر آدمی سرازیر می 

 
(. چنین نیست که، پیش از ورود حکیم سیاسی به اداره جامعه، بخت آن را از پیش برای او مهیا  93:  1380،  4)سهروردی، ج  في عصره نشو النبات و الحیوان  و تمّ  1

سازد و  سراها میها، کاروانها، پلآید. اوست که قنات گذار شهرها به حساب میبخش روزگاری نوین و ... بنیانساخته باشد، زیرا این شاه با فر کیانی است که سامان
 (.56: 1350کند )کریستین سن، تمدن و فرهنگ را زنده و غنا و فراوانی را در جهان فزون می 



  145                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

این رویکرد است که به187 با  تاریکی زعمِ سهروردی درصورتی (.  نباشد،  کیانی در جهان  فره  آشکار    که حکیم دارای 
)سهروردی،  شود که جهان به دست حکیم دارای فره کیانی اداره شود در آن صورت جهان نورانی می شود و درصورتی می 
دهد و، با وارد ساختن نیروی فره کیانی،  (. او نورانی شدن جهان را به بخت و اتفاق ارتباط نمی 11-12، ص. 1380، 2ج

 سازد. جهان را نورانی و مردم و ماده مناسب را محقق می 
علاوه بر اینکه سهروردی ماده مناسب برای ایجاد نظامی سیاسی را به اراده انسان یا، به تعبیری دقیق، حکیم سیاسی  

کرد و آن را به بخت  سازد، ظهور مردم مناسب را نیز، که ارسطو یکی از شروط پیشین تأسیس سیاست قلمداد می منوط می 
های مهم او را تربیت مردم و شایسته برای جامعه  زند و یکی از رسالت داد، به وجود حکیم سیاسی پیوند می نسبت می 

ای نه ازطریقِ نیروی  تحقق چنین جامعه  1(. 187  -188، ص.  1380،  3)سهروردی، ج  گیرد سیاسی مطلوب در نظر می 
تر گفته  که پیشکه، چنان   2تواند اتفاق بیفتد های شریف می بیرونی مهیبی مانند بخت بلکه ازطریقِ احیای قوانین و سنت 

 یابد.گذاری حکیم سیاسی تعین می شد، برپایۀ مصالح عمومیِ عقلانی و با قانون 
امری به  اجتماعی  و  سیاسی  معادلات  در  که  است  حکیم سیاسی  کیانی  فره  درونی  نیروی  تنها  سهروردی،  زعمِ 

بستن به بخت برای سیاست مطلوب هیچ نتیجۀ ضروری در جهت رسیدن به  آید و دل کننده و مؤثر به حساب می تعیین
-و کامیابی   کمال سیاسی ندارد. درحقیقت، با اعتماد به بخت ممکن است که برحسبِ اجتماعِ تصادفیِ شرایطی پیروزی

توان انتظار داشت. به همین دلیل، او  اعتمادی از آن نمی هایی در جامعه سیاسی به وجود آید و هیچ نتیجۀ ضروری قابل 
« )سهروردی،  شود، به کمال نرسد  ارش ی  زیاست، اگر بخت ن  بهرهی »آنکه از نور ب  کند کهاظهار می   عقل سرخ در رساله  

(. یعنی این نور درونی حکیم سیاسی و حضور حکیم دارای فره کیانی است که کمال سیاسی را در  92، ص.  3، ج1380
گاه کمال سیاسی به وقوع نخواهد پیوست و  پی دارد و بخت اگر یار جامعه سیاسی باشد اما فره ایزدی در کار نباشد، هیچ 

 تواند به عهده بگیرد.این یعنی بخت عنصری پوچ و بی معنی است که هیچ تأثیری در زیست اجتماعی و سیاسی نمی 
شود و انسان  پذیر می بینی و کنترل پیشاجتماعی بر فره کیانی زندگی قابل –به باور سهروردی، با ابتنای زندگی سیاسی 

های روزگار در امان نگه دارد. این درحالی  ها و تغییرات بحرانی اجتناب کند و خود را از آسیب تواند خودش از دگرگونی می 
است که اگر کسی با نیروی عقلانی و درونی خود به اداره زندگی خود نپردازد، در آن صورت زندگی ازرویِ تصادف و  

 
، زیرا در ایرانیان باستان معتقد این تصور درباره تأثیر فره کیانی در پدیدآمدن اجتماعی و رفاه عمومی و آبادانی ریشه در اندیشه ایرانشهری و حکمت باستان ایرانی دارد  1

ها چیره شد. به گاه او، جانوران و مردان هر دو رمه، دیرزمانی به هر هفت کشور شاهی کرد. بر دیوان، مردمان، جاودان، پریان، کویان، و کرپان»جمشیدِ خوببودند که  
چنین بود که تا  ناشدنی بود. به هنگام شاهی او، نه سرما بود و نه گرما، نه پیری بود و نه مرگ و نه رشک دیو آفریده... اینها و گیاهان تمامزحمت بودند. آب مرگ و بیبی

آرام گشت و از  رمه ناکام و بیخوباو، در این فرجام، دروغ را به دل خود راه داد. چون او دروغ را به دل خود راه داد، فرّ آشکارا به پیکر مرغی از او بگسست. پس جمشید 
های شاهی خوب دانایی، راستی، و نیکی است و زمان آن زمان ایزد است و نشان آن نشان  (. »پایه5-6:  1350پی نهانگاهی در جهان همی گشت« )کریستین سن،  

(. فرّ  122: 1352یافتن دانایان و راستان و نیکان دیگر که بزرگی را درخورند« )مجتبایی، گسترش داد اندر جهان و آبادانی، آسانی و دانایی و راستی و نیکی است و بلندی
 (. 3043: 1366گانه است )دوستخواه، های ایرانی و جانوران پنجپناه خاندان 

 (. 94:  1380، 4)سهروردی، جو لمّا ظهر أثر الملك الفاضل في العالم بإحیاء السّنن الشریفة،  2



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   146

بی شانس رقم می  بلکه بخت محصول  بیرونی نیست  نیروی واقعی  اینجا بخت  در  انسان خورد.  تدبیر  برنامگی و عدم 
  ی مورنویسد که »می   لغت موراندر رساله  نسبت به امورات خویش است که به پیامدهای تصادفی منجر خواهد شد. او 

سهروردی،  )« است  منیاز دستبرد بخت اابد یکه پرتو نور آن  ی ول  ،بفشارد  یپا یبر سر نهد، روز ی بخت روز نیا ،گفت 
سهروردی معتقد است که هر که نور الهی و نیروی درونی فره ایزدی در او وجود داشته باشد    (.157، ص.  3، ج1380

پیامدهای تصادفی و غیرقابل می  از سلطه  بیرون  تواند  تأثیرگذاری بخت  از  را  فرایند زندگی خود  و  باشد  امان  در  کنترل 
 بیاورد.

 گیری نتیجه
به  دارد.  باور  طبیعت  و  بخت  اونتولوژیکال  مبنای  به  ارسطو  که  دادیم  نشان  آغاز  و  در  بر جهان  او، سلطۀ طبیعت  زعمِ 

ناپذیر  کند و بخت مهیب و کنترل ویژه امر سیاسی، را تعیین می مناسبات انسانی صورت، مسیر، و غایت هر چیزی، به 
وار در خدمت  صورتِ موجودی بردهترتیب، انسان بهاینکند. به ماده و مردم مناسب را برای تأسیس نظمی سیاسی مهیا می 
طورِ خاص  شوند. درمقابلِ این تصور سنت فلسفی اسلامی و به طبیعت و بخت برای اهداف نظم سیاسی به کار گرفته می 

بودن در نظم سیاسی  اینکه انسان را از بردهسهروردی که مقصود اصلی مقاله است قرار دارد. سنت فلسفۀ اسلامی برایِ 
جایِ آنکه بخت را عنصر اونتولوژیکال تصور کند،  کند و، به نجات دهد، واقعیت سلبی بخت را برای ارسطو آشکار می 

اساس، بخت واقعیتی بیرونی نیست که بتواند زندگی ما را زیرورُو کند و  گیرد. براینزاییده جهل و توهم انسان در نظر می 
تحولات بزرگی را در سیاست رقم بزند بلکه چیزی خیالی و ذهنی است که هیچ قدرت بیرونی برای تغییر سیاسی ندارد.  

ها را به پوشیده و مجهول بودن  کنترل بودن ویژگیِ بنیادی بخت در سنت یونانی است. سهروردی این ویژگی فرار و غیرقابل 
اندیشۀ ارسطو نسبت می  و  یونانی  انسان در سنت  برای  از قدرت بخت در تصور  برایِ دهد.  حقیقت بخت  بتوان  اینکه 

-جایِ تأسیس سیاست در زمینی که پوشیده و مجهول برای آدمی است، بایستی سیاست را به مؤلفه ارسطویی بکاهیم، به 
هایی کاملًا روشن و آشکار ارتباط دهیم و با رفع پوشیدگی مبانی سیاست به رفع نیروی بخت و ظهور و توسعه نیروی  

ناپذیر و پوشیده و فرار استوار  جایِ اینکه سیاست را بر امور کنترل ترتیب، به اینانسان در زمین سیاست کمک کنیم و، به 
کنترل  و  آشکار  امور  از  کنیم،  برآمده  قانون  بر  را  کار، سهروردی سیاست  این  برای  گیرند.  قرار  امر سیاسی  مبنای  پذیر 

انسانی   ر- عقلانیت  اجتماعی  مصالح  با  تناظر  در  با  که  سیاسی  قانون  و  افتاده  کار  به  نیازها  نظام  با  متناسب  و  وزگار 
ازاینمبتنی می   –کنددرنظرگرفتن مصالح عمومی تدوین می  و  بازپس سازد  راهی برای  امر طریق  از  گیری زمین سیاسی 

شود علاوه بر مهار  ترتیب، سهروردی موفق می اینکند. به پوشیده و مهیب بخت و ارجاع آن به نیروی انسانی آماده می 
سازد.  شده به دست فیلسوف جایگزین می کند و آن را با قانون عقلانی وضع بخت بر سیطره طبیعت فراانسانی غلبه می 

اینکه پایگاه مفهوم بخت را دچار تزلزل سازد، بر نقشی که ارسطو و افلاطون در  همچنین از سوی دیگر سهروردی برایِ 
سازد و با ارتباط تمهید ماده  ای وارد می سیس امر سیاسی به بخت داده بودند نقد کوبندهتمهید ماده و مردم مناسب برای تأ



  147                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 

کند و نقش بنیادی بخت را به فره کیانی حکیم  و مردم مناسب به نیروی انسانی بخت را درمقابلِ انسان خلع سلاح می 
ترتیب، سهروردی گسستی بنیادی میان اندیشۀ سیاسی در فلسفۀ اسلامی و اندیشۀ سیاسی  ایندهد و، به سیاسی ارتباط می 

 کند.  یونانی ایجاد می 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   149-127، صص 1404،  4/90، شماره 18دانشگاه شهید بهشتی، دوره ، شناخت   148

References 
 
Ibn Sīnā (Avicenna), Ḥusayn ibn ʿAbd Allāh. (1984). Al-Samā' wa al-ʿĀlam (Vol. 4). Edited by 

Madkour, Ibrāhīm Bayyūmī, Qāsim, Maḥmūd Muḥammad, Muṣṭafā, ʿ Abd al-Ḥalīm, Zāyid, Saʿīd, 

and Ismāʿīl, ʿAbd Allāh Muḥammad. Qom: General Library of Grand Ayatollah Mar'ashi 

Najafi.(In Arabic) 

Ibn Sīnā (Avicenna), Ḥusayn ibn ʿAbd Allāh. (1984). Al-Ṭabīʿīyāt, Al-Shifāʾ (Vol. 4). Edited by 

Madkour, Ibrāhīm Bayyūmī, Qāsim, Maḥmūd Muḥammad, Muṣṭafā, ʿ Abd al-Ḥalīm, Zāyid, Saʿīd, 

and Ismāʿīl, ʿAbd Allāh Muḥammad. Qom: General Library of Grand Ayatollah Mar'ashi Najafi 

(RA). (In Arabic) 

Aristotle. (1985). Politics. Translated by Ḥamīd ʿInāyat. Tehran: Sepehr Press, 4th Edition. (In 

Persian) 

Aristotle. (2006). Nicomachean Ethics. Translated by Muḥammad Ḥasan Luṭfī. Tehran: Ṭarḥ-e Nau 

Publications, 3rd Edition. (In Persian) 

Aristotle. (2006). Metaphysics. Translated by Muḥammad Ḥasan Luṭfī. Tehran: Ṭarḥ-e Nau 

Publications, 3rd Edition. (In Persian) 

Aristotle. (2006). Physics. Translated by Muḥammad Ḥasan Luṭfī. Tehran: Ṭarḥ-e Nau Publications, 

3rd Edition. (In Persian) 
Aristotle.(1984)The Complete Works of Aristotle: The Revised Oxford Translation, Two Vols. Edited 

by Jonathan Barnes, Princeton University Press, Princeton, New Jersey,. 
Dudley, J.(2012) Aristotle’s Concept of Chance: Accidents, Cause, Necessity, and Determinism ( 

State University of New York Press, Albany,  
Kraut, R. (2002). Aristotle. New York: Oxford University Press. 
Ibn Sina, Hussein ibn Abdullah, 1405, Al-Ilahiyat, vol. 1, Madkoor, Ibrahim Bayumi, Qasim, 

Mahmoud Muhammad, Muntasir, Abdul Halim, Zayed, Saeed, and Ismail, Abdullah Muhammad, 

Public Library of His Eminence Grand Ayatollah Marashi Najafi (may Allah have mercy on him), 

Qom 

Strauss, Leo. (2012). What is Political Philosophy?. Translated by Farhang Rajāʾī. Tehran: Elmi-

Farhangi, 4th Edition. (In Persian) 

Strauss, Leo. (2014). Natural Right and History. Translated by Bāqir Parhām. Tehran: Āgah, 3rd 

Edition. (In Persian) 

Jahāmī, Jīrār (Gerard). (2002). Mawsūʿat Muṣṭalaḥāt al-Kindī wa al-Fārābī, 1 Vol. Beirut: 

Maktabat Lubnān Nāshirūn. (In Arabic) 
Strauss, L. (1975). An Introduction to Political Philosophy. Detroit: Wayne State University Press. 

Swanson, J. A. (1999). Aistotle on nature,human nature,and justice. Albany: Universiry of New York 

Press. 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Risālah fī Iʿtiqād al-Ḥukamāʾ. Collected Works 

(Majmūʿah-ye Muṣannafāt), Vol. 2. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: 

Institute for Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Alwāḥ-e Imādī. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 3. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Lughat-e Mūrān. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 3. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 



  149                                                                                                              ارسطو یاسیس شهی اند  یاز مبان یگسست سهرورد
 
Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Al-Alwāḥ al-ʿImādiyyah. Collected Works (Majmūʿah-

ye Muṣannafāt), Vol. 4. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Al-Lamḥāt. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 4. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Talwīḥāt. Collected Works (Majmūʿah-ye Muṣannafāt), 

Vol. 1. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for Research and 

Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (1380 SH). Ḥikmat al-Ishrāq. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 2. Corrected and Introduced by Henry Corbin. Tehran: Institute for Research 

and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Kalimat al-Taṣawwuf. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 4. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Hayākil al-Nūr. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 3. Corrected and Introduced by Seyyed Hossein Nasr. Tehran: Institute for 

Research and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Suhrawardī, Shihāb al-Dīn Yaḥyā. (2001). Yazdānshinākht. Collected Works (Majmūʿah-ye 

Muṣannafāt), Vol. 3. Corrected and Introduced by Henry Corbin. Tehran: Institute for Research 

and Cultural Studies Publications, 3rd Edition. (In Arabic) 

Shirazi, Quṭb al-Dīn. (2000). Sharḥ Ḥikmat al-Ishrāq. Edited by ʿAbd Allāh Nūrānī and Mahdī 

Muḥaqqiq. Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance Publications. (In Arabic) 

ʿAfīfī, Zaynab. (2002). Al-Falsafah al-Ṭabīʿiyyah wa al-Ilāhiyyah ʿinda al-Fārābī. Introduction by 

ʿĀṭif ʿIrāqī. Alexandria: Dār al-Wafāʾ. (In Persian) 

Christensen, Arthur. (1971). Īrān dar Zamān-e Sāsāniyān. Translated by Rashīd Yāsamī. Tehran: 

Rangīn Joint Stock Printing Company. (In Persian) 

Machiavelli, Niccolò. (1998). Discourses. Translated by Ḥasan Luṭfī. Tehran: Khwārazmī. (In 

Persian) 

Mujtabāʾī, Fatḥ Allāh. (1974).  Shahr-e Zībā-ye Aflāṭūn wa Shāhī-ye Ārmānī dar Īrān-e Bāstān. 

Tehran: Society for the Culture of Ancient Iran.(In Persian) 

 

 

 


